
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 54 (1971)

Heft: 3

Artikel: Brief an einer Katholikin

Autor: Mächler,  Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411902

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Brief an eine Katholikin

Sie schreiben mir, liebe Frau K., meine
Tätigkeit als religionskritischer Publizist

mache Sie traurig. «Könnte man
heute», so fragen Sie, «wo die Welt im

argen liegt, nicht aufbauender wirken?»
Liegt die Welt, so frage ich zurück,
nicht hauptsächlich darum im argen,
weil die meisten Menschen immer noch
an «Wahrheiten» glauben, die im Lichte

der Erfahrung und der Vernunft keinen

Bestand haben und eine von Grund
auf vernünftige Regelung des
Gesellschaftslebens verhindern? Und ich
meine, dass die rücksichtsloseste Kritik,

wenn sie Falsches bekämpft,
aufbauender wirkt als die schönste
Erbauungspredigt, die dem Menschen trügerische

Hoffnungen einflösst.

Eine Erbauungspredigt halten Sie mir
zwar nicht, jedoch rufen Sie mir einen
in allen Kirchen vielbenützten Predigttext

in Erinnerung, das Jesuswort
Matth. 24, 35: «Der Himmel und die
Erde werden vergehen, meine Worte
aber werden nicht vergehen.» Dürfen
wir darauf unsere Hoffnung setzen? Die
von dogmatischen Fesseln unbelasteten

Bibelwissenschafter sind der
Ansicht, es sei ungewiss, welche der
Worte Jesu, die in den Evangelien
stehen, von ihm selber gesprochen und
welche von den Evangelisten oder
ihren Gewährsmännern als Ausdruck
urchristlichen Gemeindeglaubens
erdichtet worden sind. Ist man geneigt,
wesentliche Stücke als echte Reden
Jesu anzusehen, so können sie doch
inhaltlich nicht so überzeugen, dass
der von Ihnen zitierte Spruch ebenfalls
überzeugte. Zum Teil haben sie mythischen

Inhalt, dem der heutige Mensch
mit Recht den Glauben verweigert.
Gerade die dem zitierten Selbstzeugnis
vorausgehende Prophezeiung, das
damalige Geschlecht werde das Weltende
erleben, hat sich nicht erfüllt. Wie sollten

da die sonstigen prophetischen
Reden Jesu glaubwürdig sein? Seine
Sittenlehren sind nicht durchwegs sein
geistiges Eigentum; manches davon
kommt im Alten Testament und in

nichtjüdischen alten Schriften vor. Einiges,
vor allem das Liebesgebot, ist wohl ver-
nunftmässig gut, wenn auch an den
mythischen Hintergrund gebunden.
Anderes überfordert und verwirrt den in

naturbedingten Verhältnissen lebenden
Menschen; so besonders die Weisungen,

wie die Kinder zu werden und
nicht für den folgenden Tag zu sorgen.
Von einer Ueberwindung der Naturge¬

setze durch bergeversetzenden Glauben

berichten zwar die Autoren der
Bibel und der Heiligenlegende, der heutige

Mensch aber merkt nichts davon
und hat Ursache, jenen Berichten zu
misstrauen.

Ich werde mich, sagen Sie mir voraus,
als Kirchenkritiker nur wundreiben,
ohne den Block der mündlichen und
schriftlichen Ueberlieferungen «auch

nur um einen Millimeter verschieben zu
können». Verschiebungen um
beträchtlich mehr als einen Millimeter
sind ohne mein Zutun vom Zweiten
Vatikanischen Konzil und durch seitherige

kirchliche Entscheidungen vollzogen

worden. Oder ist es Ihnen nicht
irgendwie sonderbar, «verschoben»
oder «verrückt» vorgekommen, dass
das während Jahrhunderten gültig
gewesene Freitagsgebot auf einmal nicht
mehr kirchliche Vorschrift war, dass
Fleischessen am Freitag gestern Sünde

— Beleidigung Gottes — war und

es heute nicht mehr ist? Ein noch
drastischeres Beispiel der Veränderung
ist die vom Konzil beschlossene Entlastung

der heutigen Juden von der
Anklage, das verworfene Volk der
Gottesmörder zu sein. Eine begrüssens-
werte Entscheidung! Bedenkt man
aber, dass die Werke der als Heilige
hochverehrten Kirchenväter die
ärgsten Beschimpfungen und Verdammungen

der Juden enthalten, dass die
römisch-katholische Kirche mit ihrer
Gottesmord-These anderthalb Jahrtausende

lang die Entrechtung der Juden
sanktioniert und den Judenhass genährt hat,
so muss man sich wohl fragen: Wie
kann sich eine solche Kirche noch als
unfehlbar ausgeben? Ihre
Fehlentscheidungen betreffend Juden, Ketzer
und «Hexen» sind schuld an millionenfachem

Justizmord und sonstigem
Verbrechen. In dem Buch «Gottes erste
Liebe» zeigt der katholische Historiker
Friedrich Heer auf siebenhundert Seiten,

dass Hitlers «Endlösung der
Judenfrage» ohne die geschichtliche
Vorarbeit der Kirchen (auch der
protestantischen) unmöglich gewesen wäre.
Als Frau sollte es Sie ferner interessieren,

was die massgebenden Lehrer der
Christenheit seit Paulus über die
Minderwertigkeit des weiblichen
Geschlechts doziert haben. Auch in dieser

Frage scheint die unfehlbare
Kirche umlernen zu wollen. Aber sie wird
dadurch nicht glaubwürdiger. Um die
Behauptung der eigenen Unfehlbar¬

keit nicht weltöffentlich ad absurdum
führen zu müssen, gibt sie von früheren,

falschen Lehren immer nur gerade
soviel preis, wie sie angesichts der
wachsenden Aufklärungskräfte muss,
und widerruft sie nicht, sondern sucht
sie zu vertuschen.
Wenn ich nicht umkehre, erklären Sie
schliesslich, werde ich nie den Frieden
erreichen, den die Welt nicht geben
kann. Allein ich begreife nicht, wie man
einen überweltlichen Frieden geniessen

soll, solange die Welt, in der wir
leben müssen, immer wieder durch
mörderischen Unfrieden verdüstert
wird. Die religiösen Lehren sind ja,
wie angedeutet, keineswegs geeignet,
dem Uebel abzuhelfen, im Gegenteil.
Ich könnte Ihnen ausser dem Werk von
Heer noch eine Anzahl anderer Bücher
nennen, die den Nachweis leisten, dass
die Religionen hauptsächlich Unfrieden

in die Welt gebracht haben. Ihr
Seelsorger würde aber solches
Studium nicht billigen, und ich selber
möchte es Ihnen nicht zumuten, da es
Sie nicht erfreuen könnte. Immerhin
mögen Ihnen diese Zeilen verständlich
gemacht haben, dass es für einige
Leute Gründe gibt, sich auf ein so
unerfreuliches Studium einzulassen.

Mit freundlichen Grüssen
Robert Mächler

Diderots Tod

«Diderot ist Diderot, ein einzig
Individuum; wer an ihm oder seinen Sachen
mäkelt, ist ein Philister, und deren sind
Legionen.»
Mit diesem Wort bekundete Goethe,
wie sehr er die universale Bedeutung
und das vielgestaltige Wesen Diderots
erkannte. Diderot war Philosoph,
Romantiker, Pamphletist, Dramatiker,
Briefschreiber und Herausgeber; vor
allem aber war er, bei einem höchst
geselligen Wesen, der personifizierte
Dialog. Sass er im Kreise
Gleichgesinnter, so sprühte er von Geist,
Witz und Humor, ja auch Humor, der
Diderot im Unterschied zu seinen
Pariser Zeitgenossen in hohem Masse
immanent war. Mit einem Wort: ein
Ingenium von allergrösstem Stil!
Diderot gab immer mehr als er nahm,
und zwar in geistiger wie in finanzieller

Hinsicht. So wie er jederzeit das
unerschöpfliche Füllhorn seiner Ideen
verschwenderisch ausschüttete, so fanden

seine bedürftigen Freunde und Be-

24


	Brief an einer Katholikin

