
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 54 (1971)

Heft: 2

Artikel: Anmerkungen zu den Evangelien : (VI) Fortsetzung folgt

Autor: Mächler, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411895

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


falls alle Tiere, unschuldige Säuglinge,
Frauen und Kinder, die nichts Schlechtes

getan hatten oder, falls sie Rituale
und Gesetze missachtet hatten,
unwissentlich so handelten. Kann dies der
Gott der Liebe sein, von dem wir die
Geistlichen sprechen hören? Mörderische

Lasterhaftigkeit, verräterisches
Tun, Grausamkeit, Hinterlistigkeit und

Arroganz sind die allgemeingültigen
Eigenschaften des biblischen Gottes.
Kein moralisch normaler Mensch könnte

auch nur bruchteilweise so lasterhaft,

mörderisch und rachsüchtig wie
der christliche Gott sein. Man braucht
nur die .Heilige Schrift' zur Hand zu

nehmen, um sich davon zu überzeugen.»

Es grenzt wahrlich an Zynismus, wenn
Geistliche, welcher Religion sie auch

angehören mögen, ihren Schäfchen
den «Allmächtigen» in den schönsten
Farben schildern. Max P. Morf

«Es geht uns gut»
In der vom «Badener Tagblatt» geführten

Rubrik «Wo mich der Schuh drückt
.» kam am 25. November 1970 Markus

Sager, seit 15 Jahren Pfarrer der
evangelisch-reformierten Kirchgemeinde

Baden, zum Wort. Der Schuh
drücke ihn, erklärt er frohgemut,
überhaupt nicht, jedenfalls nicht in seiner
Eigenschaft als Pfarrer. Es freue ihn,
dass die Kirche durch berechtigte Kritik

von aussen «zur Selbstkritik, zur
Ueberprüfung ihrer theologischen
Grundlagen, erkenntnistheoretischen
Grenzen und sozialpolitischen Kompetenzen

und zur Besinnung auf ihren

Auftrag in der Welt» geführt worden
sei, dass sie ihre geistige und politische

Machtrolle bis auf Reste aufgegeben

habe. Er sehe die heutige Kirche
«unterwegs zu einer echten und
ehrlicheren Existenz nicht als Trägerin
einer exklusiven Ideologie und Herrin
über die Gewissen, sondern als
Botschafterin der Hoffnung und Dienerin
der Menschlichkeit .» Dank dieser
Wandlung der Kirche fühlt sich Pfarrer
Sager «in ein weites Feld wirklich freier
Betätigung» gestellt. Auch im Namen
seiner Kollegen glaubt er bezeugen
zu dürfen: «Es geht uns gut. Wir begegnen

dem Verständnis und der Gross-
zügigkeit der Gemeinde, fühlen uns
hier daheim und angenommen.»
Der Schreibende, der Herrn Pfarrer
Sager persönlich kennt, hat keinen Grund,
an der Aufrichtigkeit dieser Aeusserun¬

gen zu zweifeln. Hingegen scheint mir,
dass Pfarrer Sager die geistige Situation

der Kirche zu optimistisch beurteilt.

Von der «Ueberprüfung ihrer
theologischen Grundlagen» haben die
Kirchen bisher wenig Rühmliches zu melden.

In der protestantischen Theologie

herrscht ein Wirrwarr von Lehrmeinungen,

deren einige nichts anderes
als verschleierte Bankrotterklärungen
der Theologie sind, und Rom muss
beim Ueberprüfen immer acht geben,
dass es seine früheren unfehlbaren
Entscheidungen nicht allzu krass
desavouiert. Die «ehrlichere Existenz» wird
nicht dadurch erreicht, dass man, wie
es jetzt üblich ist, die supranaturalisti-
schen Dogmen stillschweigend in den
Hintergrund schiebt und so tut, als
enthalte die Bibel eigentlich bloss die
moralistischen Richtlinien für Sozialarbeiter.

Es fragt sich sehr, wem die
ehrlichere Existenz zuzuerkennen sei: ob
der ehemaligen strenggläubigen
Kirche, die von den biblischen Begriffen
— Schöpfer- und Richtergott, Sünde
und Erlösung, Engel und Teufel, Himmel

und Hölle — unbefangenen
Gebrauch machte, oder der heutigen, die
sich angeblich noch immer dem Bibelwort

verpflichtet weiss, dessen mythische

Inhalte aber vertuscht oder auf
künstliche, unhaltbare Weise umdeutet.
Von den Tagesaufgaben seines Amtes
in Anspruch genommen, hat Pfarrer Sager

vermutlich einfach keine Zeit, sich
mit den angedeuteten Problemen so zu

befassen, dass er sie als Schuhdrük-
ken empfindet. Mag sein Berufsglück
in dieser Hinsicht plausibel dünken, so
erregt der Schluss des Artikels ein
stärkeres Kopfschütteln. Wenn auch, so
schreibt er da, manches an der heutigen

Volkskirche zu denken gebe, so
finde er «an ihr doch etwas grossartig:
dass eine Vielzahl von Gemeindeglie-

Die Rede von den Früchten, an denen

man zu erkennen sei (Matth. 7, 16—20),

taugt nicht viel. Man weiss ja nie

genau, was die Frucht eines Menschen
ist. War es die Frucht Jesu, wenn er
einen Kranken heilte, oder geschah
die Heilung durch dessen Glaubenskraft

oder Suggestibilität? War der
Hass, den er durch seine Scheltreden
in den Pharisäern und Schriftgelehrten
erregte, seine Frucht? Ist die Güterge¬

dern, die nur noch auf dem Papier
dazugehören, einerseits bereit sind, ihren
finanziellen Beitrag zu leisten, dass
Leute wie wir so unerhört frei und

hauptamtlich für andere da sein können

und sich andererseits nicht
scheuen, uns auch nach jahrelanger
Anonymität zu engagieren, wenn wir
etwas für sie tun können».
Grossartig! Dass ungezählte «Christen»

fast nie zur Kirche gehen, an die
christlichen «Glaubenswahrheiten»
nicht glauben und zumeist auch keinen
rechten Begriff von ihnen haben,
jedoch aus Trägheit, gesellschaftlichen
und beruflichen Rücksichten und Interesse

an einer religiös gegängelten
Volksmoral ihr Leben lang die Kirchensteuer

bezahlen und dadurch den
Kirchen u. a. ermöglichen, sich als
Wohltäterinnen aufzuspielen: das ist nicht
schändlich, nicht traurig, sondern
grossartig! Dass solche Steuerschafe,
um für ihr Geld doch etwas zu haben,
den Pfarrer immerhin als Zeremonienmeister

bei Taufen, Konfirmationen,
Trauungen und Abdankungen in

Anspruch nehmen: das ist nicht lächerlich,
nicht beiseitig würdelos, es ist grossartig!

Und dass man überhaupt reformiert

oder katholisch ist, nicht weil man
sich für das eine oder andere entschieden

hat, sondern weil vor Jahrhunderten

ein vorwiegend politisch bedingter

Regierungsbeschluss die Vorfahren
zu Reformierten oder Katholiken
gestempelt hat: ist das nicht ebenfalls
grossartig? Solche Grossartigkeit steht
allerdings, wie ich glaube, auf schwachen

Füssen. Sich von Problemen wie
den erwähnten nicht anfechten zu

lassen, sie nicht sehen oder nicht ernst
nehmen zu wollen, ist ein zweifelhaftes
Glück, verwandt mit dem, das sich einst
in den Worten gefallen hat: Apres nous
le deluge. Robert Mächler

meinschaft der Urchristen, sind die
guten Werke der Heilsarmee Früchte
Jesu? Sind es aber nicht auch die
Zänkereien der Theologen und die Greuel
der in Jesu Namen geführten Kreuzzüge

und der Inquisition? An diese und
ähnliche Fragen hat weder Jesus
gedacht noch denken die Christen daran.

*

«Wer aber (zu seinem Bruder) sagt:
du Tor! soll der Hölle mit ihrem Feuer

Anmerkungen zu den Evangelien
(VI)

14



verfallen sein.» (Matth. 5, 22.) Da wird
die Hölle in Bewegung gesetzt, um

eine simple, vielleicht nur mutwillige,
von einem flüchtigen Affekt eingegebene

Beschimpfung zu rächen. Dabei
wäre zu fragen, ob eine affektbedingte
oder gedankenlos hingeworfene Grobheit

dem Zusammenleben nicht weniger

schädlich sei als die konventionelle,

oft heuchlerische Freundlichkeit.
Jesus will etwas sittlich Richtiges,
übertreibt jedoch — und leider ist es
solche Uebertreibung, die ihm den
Nimbus überweltlicher Autorität
verschafft hat.

«Wehe, wenn alle Menschen gut von
euch reden; denn ebenso taten ihre
Väter den falschen Propheten.» (Lukas

6, 26.) Wenn jemand für alle
Menschen das ihnen Bekömmliche will und

klug genug ist, es ihnen als bekömmlich

zu beweisen und wünschenswert
zu machen, so haben die Menschen
gerechte Ursache, gut von ihm zu
reden. Wenn aber jemand, wie Jesus tut,
apokalyptisches Unheil prophezeit und
das ewige Höllenfeuer androht, so ist
der Umstand, dass man schlecht von
ihm redet, keine Gewähr seiner Seligkeit.

Der Fall, dass über jemanden, der
öffentlich wirkt, nur gut geredet wird,
ist übrigens noch kaum je eingetreten.

*

Stets wird gerühmt, wie vollkommen
Jesus sich selbst verleugnet habe. Er

hat aber im Gegenteil sich selbst so
vollkommen wie möglich dargelebt. In

seinem Selbst war offenbar der Drang,
prophetenmässig zu lehren und sich als

«Menschensohn» kundzutun. Oder wollen

die Christen vermuten, sein wahres
Selbst habe ihn eher gedrängt, ein
Genussleben zu führen oder ein
weltlicher Machthaber zu werden oder aber
sich mit einem unauffälligen
Zimmermannsdasein zu begnügen? Wenn er
letzteres getan hätte, obschon seine
Begabung ihn zur Prophetenlaufbahn
drängte, dann allerdings hätte er
Selbstverleugnung bewiesen. Aber
dann wüssten wir nichts von ihm.

*

«Jedem, der dich bittet, gib, und von
dem, der dir das Deine nimmt, fordere
es nicht zurück!» (Lukas 6, 30.) Wenn
Ohnmächtige so handeln, ist der
sittliche Wert solchen Tuns zweifelhaft.
Mächtige sind kaum dazu fähig.
Theoretisch kann man wohl sagen: Entweder
ist das Leben insgesamt sinnlos, also
auch der Besitz — oder es hat einen
Sinn, es waltet ein Gott, dann hängt

das Wohlergehen von ihm und nicht
vom Besitz ab. Indessen, wer besitzt,
handelt doch nicht danach; die rauhe
Lebenswirklichkeit erweist sich als

mächtiger denn Ideen und
«Glaubenswahrheiten». Vielleicht konnte Jesus
nur deshalb so extremistisch sprechen,
weil ihm beschieden war, von Hause
aus wenig oder nichts zu besitzen.

*

Das Gebot der Feindesliebe wird damit
begründet, dass wir Menschen uns als
Kinder des himmlischen Vaters erweisen

sollen, der seine Sonne über Böse
und Gute aufgehen und auf Gerechte
und Ungerechte regnen lasse (Matth.
5, 44 f.). Aber was Jesus als die Güte
Gottes ausgibt, ist die Gleichgültigkeit

der Natur. Der Gläubige müsste
danach sagen, man möge sich nach
Belieben freundlich oder feindlich
verhalten, weil Gott nicht bloss, wie es

Aus Göpfis Tagebuch

Die Weihnacht

Die Weihnacht ist die längste Nacht
des Jahres. Sie beginnt um Mitte
November herum und dauert bis nach dem
Bärzelistag, wo man dann alles wieder
umtauschen kann. Anschliessend folgt
schon bald wieder der nächste Ausverkauf.

Ausser dem Geburztag ist die Weihnacht

das wichtigste Fest des Jahres,
weil es da immer etwas gibt. Mein
Geburztag fällt leider in die Weihnachtszeit,

so dass dann alles in einem
zugeht, wobei ich immer zu kurz komme
und Schaden erleide.
Mutter 'sagt, die Weihnacht ist ein
himmlisches Fest, wo aber dem Himmel

immer mehr entgleitet und sich in

den Verkaufsläden einnistet, woselbst
sie den Umsatz und das Gewinnstreben
einbeflusst. Da gehen die Geschäfte
so gut, dass sie vielfach noch nach La-
denschluss verkauft werden. Man nennt
dasselbe auf deutsch neit opening. Die
Schaufenster sind gestossen voll von
guten, schönen und teuren Sachen,
welche darob fast zerbersten. Ebenso
wimmeln die Geschäftsstrassen von
Sternen und elektrischen Kerzen,
welche abends brennen vor Freude
über die Weihnacht. Denn diese ist ein
Fest der Freude teils über die Gnade,
wo die einten empfinden, teils über den

Profit, wo die andern dabei machen,
spottete Onkel Kasimir. Alle Leute
hasten und rennen und sind unzufrieden,

ihn gut dünkt, Sonnenschein und
Regen beschert, sondern über Gerechte
und Ungerechte ebenso Hagel, Blitz
und anderes Ungemach kommen lasse.

*

«Darum sorget euch nicht um den
morgenden Tag .» (Matth. 6, 34). An
diesem Gebot ist die Christenheit bisher
immer gescheitert. Entweder man sorgt
nicht, rührt keinen Finger, um
Nahrungsvorräte, Kleidung und Obdach zu
beschaffen — und erlebt, dass die
wunderbare göttliche Fürsorge ausbleibt.
Oder man hofft auf das Wunder eben
doch nicht recht, ackert, spinnt und

baut, darf sich dann aber auch nicht
rühmen, von der Sorge frei zu sein,
wie ein vollwertiger Christ es sein sollte.

Die Regel ist, dass solche, die das
Gebot zu erfüllen trachten, sich nach

kurzlebiger Schwärmerei im alten
Sorgenknäuel verfangen. Robert Mächler

weil ihnen die Weihnacht viel zu kurz

dauert, um alle Geschenke einzukaufen.

Wenn das so weitergeht, klagte
Vater, so muss ich den vierzehnten
Monatslohn verlangen.
Die ganz grossen Wirzhäuser stellen
ein reichhaltiges Festtagsmenü zusammen

wie amigs am Neujahr und am
ersten August, wo sich durch grosse Auswahl

in den höchsten Preisen bemerkbar

macht.

Die Briefkästen und die Zeitungen
brechen unter der Last der Reklame
fast zusammen und müssen deshalb
auch die Preise erhöhen. Die Post
gseht es nicht gerne, wenn alle Päck-
lein alle miteinander gleichzeitig
fortgeschickt werden, weil ihr Transportproblem

eben auch nur zwei Hände hat.
Sie beigt dieselben auf einen höchen
Berg, mit dessen Hilfe die untersten
dann vertruckt werden. Dagegen haben
die ganz gebliebenen die Möglichkeit,
im Paketberg des Bestimmungsortes
unterzutauchen und an Leib und Seele
Schaden zu nehmen. Der Päckliträger
überkommt zur Aushilfe ein schönes
Mädchen, welches ihm neue Impulse
und Flügel verleiht,
Grossvater sagt immer, er habe seinerzeit

amigs nur überkommen, was sowieso

nötig und nützlich war: ein Paar Sok-
ken oder Häntschen, oder ein halbes
Dotzend Nasenlümpen. Dabei musste
er als Gegenleistung erst noch vielmal
danke sagen und ein Lied singen. Spä-

15


	Anmerkungen zu den Evangelien : (VI) Fortsetzung folgt

