Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 54 (1971)

Heft: 2

Artikel: Die Fabel vom lieben, barmherzigen Gott
Autor: Morf, Max P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411893

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411893
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Obschon wir nun also die eingangs ge-
stellte Frage nicht eindeutig beantwor-
ten kénnen, sind wir gleichwohl vollig
von der Bewohntheit anderer Gestirne
iberzeugt, insbesondere wenn wir in
Betracht ziehen, dass es noch Millio-
nen Sonnensysteme wie das unsere
gibt. Nur der Erdenmensch in seinem
Wahn kann sich einbilden, dass ausge-
rechnet die Erde, dieses unbedeutende
Staubkdrnchen im Weltall, allein zum
Leben auserkoren sei.

Die amerikanischen und russischen Er-
folge in der Astronautik haben einen
alten Menschheitstraum verwirklicht.
Sie haben bewiesen, dass es sich bei
der Weltraumfahrt nicht mehr um eine
romantische Angelegenheit oder um
Hirngespinste besessener Gelehrter
handelt, sondern dass die moderne
Technik ganz entschieden in das Ge-
biet eingegriffen hat. Als vor tiber 280

Jahren Isaac Newton den einzig még-
lichen Weg wies, ndamlich den der Ra-
kete, wurde das als Phantasmagorie ab-
getan. Auch der Deutsche Hermann
Ganswindt, der spater wieder darauf
zurlickkam, wurde nicht ernst genom-
men, bis dann Hermann Oberth und der
Amerikaner Robert Goddard ernstlich
an das Problem gingen. Mit welchem
Resultat, konnten wir in den vergange-
nen Jahren erleben, denn von diesen
beiden Wissenschaftlern fiihrt ein ge-
rader Weg zur deutschen V2, iiber die
erste russische Venusrakete, den Ren-
dez-vous-Manévern der Amerikaner
und Russen 1968 bis zu den grandiosen
Mondbetretungen der Apollo-11- und
-12-Besatzungen 1969 und dem russi-
schen Mondauto 1970. Der Anfang zur
Eroberung des Weltalls liegt bereits
langst hinter uns.

Werner Ohnemus

Die Fabel vom lieben, barmherzigen Gott

In der luxuriés ausgestatteten Monats-
schrift «Geschéftsmann und Christ»,
welche von der «Internationalen Ver-
einigung Christlicher Geschéftsleute»
(IVCQ) in Zirich seit 10 Jahren her-
ausgegeben wird und sich namentlich
an die oberen Zehntausend wendet,
erschienen in der Dezember-Ausgabe
1970 einige Beitriage aus der Feder von
Geistlichen, welche in erschreckender
Offenheit iiber die «Gnade des giitigen,
gerechten und unfehlbaren Gottes»
Aufschluss geben. Den Leitartikel
eines gewissen Pastors Hans Bruns zi-
tieren wir nachstehend in etwas gekiirz-
ter Form zur Erbauung unserer Leser:

«Gewiss meinte Augustus alles zu ent-
scheiden; es war wohl eine Laune des
Kaisers, die Volkszdhlung gerade jetzt
durchzufithren. Wohl meinte Cyrenius
alles zu befehlen, er war einfach gehor-
sam und fiihrte die Befehle aus Rom
aus. Und doch steht Gott dahinter. Er
lenkte die Gedanken der leitenden Po-
litiker. Es ist auch kein Zufall, dass ge-
rade in der Weihnachtsgeschichte die
Namen von Politikern fallen. Wir alle
kennen das Schachspiel. Eine der
Hauptfiguren in diesem Spiel ist der
Kénig. Aber auch er ist nur eine Figur,
die geschoben wird. Der Kaiser aus
Rom wurde mit Absicht ,Augustus’ ge-
nannt. Das heisst eigentlich der ,Er-
habene’. Menschen meinten;‘ er wire
der Weltheiland. In Wirklichkeit aber
war es ganz anders. Schon im Alten

Testament wird Gott als der ,Erhabe-
ne' uns vor die Augen gemalt. Er hat
alles in Handen, und Er lenkt die Welt-
geschichte. Auch fiir heute ist dies eine
Weihnachtsbotschaft: Gott hat auch in
unseren Tagen die Ménner des politi-
schen Lebens in der Hand. Sie meinen
viel zu koénnen und sind doch nur
Schachfiguren. Sie meinen alles zu
entscheiden und zu lenken und werden
doch gelenkt und geschoben. Ueber
meinem Schreibtisch hing jahrelang in
lateinischer Sprache ein Wort Martin
Luthers: ,Gott wirkt auch im Teufel.
Mit diesem Satz spricht Luther in fast
Uberspitzter Form dieselbe Wahrheit
aus: Gott macht die Weltgeschichte
und hat alles in Handen. Ueberall spie-
len die Menschen und Méchte mit, aber
Gott hat die Weltgeschichte in der
Hand, das ist ein Trost mitten in all dem
politischen Geschehen.»

Wahrhaftig ein schwacher Trost! Die-
ses Wesen, welches anscheinend die
verschiedenen Vélker geschaffen hat
und sie nun sich gegenseitig bekdamp-
fen lasst, wird unseren Kindern in der
Schule und im Religionsunterricht als
der «barmherzige Vater im Himmel»
dargestellt. Gott kann hier gut mit
einem Balinesen verglichen werden,
welcher Hihne ziichtet, deren Zehen
mit Rasierklingen versieht und hernach
zum Ergétzen der Touristen zwei dieser
Vogel aufeinander| losldsst, bis der
schwéchere jémmeﬂlich verblutet ist.

Ein anderes Zeugnis von der Barbarei
des giitigen und gnidigen «Herrn aller
Herren» liefert uns in der gleichen Zeit-
schrift Walter Liithi, ehemaliger Pfarrer
am Berner Minster: «Ist es wirklich n6-
tig, dass der Mensch zuvor total ent-
eignet werde, um die Gnade empfan-
gen zu kdénnen? Warum sollte es Gott
nicht auch anders méglich sein? Aber
eben, Gott selber hilt totale Enteig-
nung offenbar fiir notwendig. Gott
weiss um unser hochmiitiges Wesen,
das auch da noch eine Rolle spielen
will, wo alle menschlichen Rollen aus-
gespielt sind, ndmlich da, wo es gilt, in
den Himmel zu kommen. Darum ver-
fugt Gott so unerbittlich Kahlschlag in
unseren stolzen Waldungen, um nach-
her ganz neu und von Grund aus auf-
zuforsten, damit kein Zweifel mehr dar-
tiber bestehe, wer Gott und wer wir
sind.»

Damit die Menschen der géttlichen
Gnade teilhaftig werden kénnen, mus-
sen sie also zuerst enteignet und tief

- gedemiitigt werden. Fiirwahr, den Gl&u-

bigen stehen schdne Aussichten bevor!
Der Streiter Gottes aus Bern widerlegt
mit seiner Prosa — ohne es zu wollen
— die These vom unfehlbaren Schop-
fer des Weltalls. Logisch gedacht hat
dieser schliesslich die Menschen hoch-
mitig und unvollkommen geschaffen,
d. h. er hat einen Fabrikationsfehler be-
gangen. Warum hat er denn das Welt-
all nicht von Anfang an fehlerfrei kon-
struiert? Ist Gott etwa von seinem eige-
nen Schoépfer falsch instruiert worden?
James Hervey Johnson, der Herausge-
ber der amerikanischen Freidenker-Mo-
natsschrift «Truth Seeker», schrieb in
seinem 1949 erschienenen Buch «Su-
perior Men» (Bessere Menschen) auf
Seite 58 iiber den biblischen Gott:
«Hier haben wir einen Gott, welcher
den Menschen als ein Spielzeug ge-
schaffen hat, um dieses dann auf ewig
zu verfluchen, weil es einen Apfel ge-
gessen hat. Kénnte man sich einen
racheltsterneren Geist vorstellen? . ..
Nachher, statt die Denkweise der Men-
schen zu #dndern, erlaubte er ihnen,
Dinge zu tun, die falsch waren. Um sich
zu riachen, sagte er zu Noah, dass er
alle, von wenigen Ausnahmen abgese-
hen, durch die schreckliche Methode
des Ertrénkens umbringen wiirde. Fur
ein Wesen mit héchster Intelligenz
wire es viel leichter gewesen, das Volk
zu dndern, so dass dieses den Geset-
zen seines Herrn nachgelebt hatte.
Aber mit der Vernichtung des gewalt-
tatigen Volkes vernichtete Gott eben-

13



falls alle Tiere, unschuldige S&uglinge,
Frauen und Kinder, die nichts Schlech-
tes getan hatten oder, falls sie Rituale
und Gesetze missachtet hatten, unwis-
sentlich so handelten. Kann dies der
Gott der Liebe sein, von dem wir die
Geistlichen sprechen héren? Mdérde-
rische Lasterhaftigkeit, verréterisches
Tun, Grausamkeit, Hinterlistigkeit und
Arroganz sind die allgemeingiiltigen
Eigenschaften des biblischen Gottes.
Kein moralisch normaler Mensch kdnn-
te auch nur bruchteilweise so laster-
haft, mérderisch und rachsiichtig wie
der christliche Gott sein. Man braucht
nur die ,Heilige Schrift’ zur Hand zu
nehmen, um-sich davon zu {iberzeu-
gen.»

Es grenzt wahrlich an Zynismus, wenn
Geistliche, welcher Religion sie auch
angehdren mdogen, ihren Schifchen
den «Allméchtigen» in den schonsten
Farben schildern. Max P. Morf

«Es geht uns gut»

In der vom «Badener Tagblatt» gefuhr-
ten Rubrik «Wo mich der Schuh driickt
..» kam am 25. November 1970 Mar-
kus Sager, seit 15 Jahren Pfarrer der
evangelisch-reformierten Kirchge-
meinde Baden, zum Wort. Der Schuh
driicke ihn, erklart er frohgemut, tiber-
haupt nicht, jedenfalls nicht in seiner
Eigenschaft als Pfarrer. Es freue ihn,
dass die Kirche durch berechtigte Kri-
tik von aussen «zur Selbstkritik, zur
Ueberpriifung ihrer theologischen
Grundlagen, erkenntnistheoretischen
Grenzen und sozialpolitischen Kompe-
tenzen und zur Besinnung auf ihren
Auftrag in der Welt» gefiihrt worden
sei, dass sie ihre geistige und politi-
sche Machtrolle bis auf Reste aufge-
geben habe. Er sehe die heutige Kirche
«unterwegs zu einer echten und ehr-
licheren Existenz. .. nicht als Tréagerin
einer exklusiven Ideologie und Herrin
tiber die Gewissen, sondern als Bot-
schafterin der Hoffnung und Dienerin
der Menschlichkeit ...» Dank dieser
Wandlung der Kirche fihlt sich Pfarrer
Sager «in ein weites Feld wirklich freier
Betitigung» gestellt. Auch im Namen
seiner Kollegen glaubt er bezeugen
zu diirfen: «Es geht uns gut. Wir begeg-
nen dem Verstdndnis und der Gross-
ziigigkeit der Gemeinde, fihlen uns
hier daheim und angenommen.»

Der Schreibende, der Herrn Pfarrer Sa-
ger personlich kennt, hat keinen Grund,
an der Aufrichtigkeit dieser Aeusserun-

14

gen zu zweifeln. Hingegen scheirit mir,
dass Pfarrer Sager die geistige Situa-
tion der Kirche zu optimistisch beur-
teilt. Von der «Ueberpriifung ihrer theo-
logischen Grundlagen» haben die Kir-
chen bisher wenig Rithmliches zu mel-
den. In der protestantischen Theolo-
gie herrscht ein Wirrwarr von Lehrmei-
nungen, deren einige nichts anderes
als verschleierte Bankrotterklirungen
der Theologie sind, und Rom muss
beim Ueberpriifen immer acht geben,
dass es seine frilheren unfehlbaren
Entscheidungen nicht allzu krass des-
avouiert. Die «ehrlichere Existenz» wird
nicht dadurch erreicht, dass man, wie
es jetzt Ublich ist, die supranaturalisti-
schen Dogmen stillschweigend in den
Hintergrund schiebt und so tut, als ent-
halte die Bibel eigentlich bloss die mo-
ralistischen Richtlinien fiir Sozialarbei-
ter. Es fragt sich sehr, wem die ehr-
lichere Existenz zuzuerkennen sei: ob
der ehemaligen strenggldubigen Kir-
che, die von den biblischen Begriffen
— Schépfer- und Richtergott, Siinde
und Erlésung, Engel und Teufel, Him-
mel und Hélle — unbefangenen Ge-
brauch machte, oder der heutigen, die
sich angeblich noch immer dem Bibel-
wort verpflichtet weiss, dessen mythi-
sche Inhalte aber vertuscht oder auf
kiinstliche, unhaltbare Weise umdeutet.
Von den Tagesaufgaben seines Amtes
in Anspruch genommen, hat Pfarrer Sa-
ger vermutlich einfach keine Zeit, sich
mit den angedeuteten Problemen so zu
befassen, dass er sie als Schuhdrik-
ken empfindet. Mag sein Berufsgliick
in dieser Hinsicht plausibel diinken, so
erregt der Schluss des Artikels ein stér-
keres Kopfschitteln. Wenn auch, so
schreibt er da, manches an der heuti-
gen Volkskirche zu denken gebe, so
finde er «an ihr doch etwas grossartig:
dass eine Vielzahl von Gemeindeglie-

dern, die nur noch auf dem Papier da-
zugehdren, einerseits bereit sind, ihren
finanziellen Beitrag zu leisten, dass
Leute wie wir so unerhért frei und
hauptamtlich fiir andere da sein kén-
nen und sich andererseits nicht
scheuen, uns auch nach jahrelanger
Anonymitét zu engagieren, wenn wir
etwas fir sie tun kénnen».

Grossartig! Dass ungezihlte «Chri-
sten» fast nie zur Kirche gehen, an die
christlichen «Glaubenswahrheiten»
nicht glauben und zumeist auch keinen
rechten Begriff von ihnen haben, je-
doch aus Trigheit, gesellschaftlichen
und beruflichen Riicksichten und Inter-
esse an einer religids gegingelten
Volksmoral ihr Leben lang die Kirchen-
steuer bezahlen und dadurch den Kir-
chen u. a. erméglichen, sich als Wohl-
taterinnen aufzuspielen: das ist nicht
schandlich, nicht traurig, sondern
grossartig! Dass solche Steuerschafe,
um fiir ihr Geld doch etwas zu haben,
den Pfarrer immerhin als Zeremonien-
meister bei Taufen, Konfirmationen,
Trauungen und Abdankungen in An-
spruch nehmen: das ist nicht lacherlich,
nicht beiseitig wiirdelos, es ist gross-
artig! Und dass man iiberhaupt refor-
miert oder katholisch ist, nicht weil man
sich fiir das eine oder andere entschie-
den hat, sondern weil vor Jahrhunder-
ten ein vorwiegend politisch beding-
ter Regierungsbeschluss die Vorfahren
zu Reformierten oder Katholiken ge-
stempelt hat: ist das nicht ebenfalls
grossartig? Solche Grossartigkeit steht
allerdings, wie ich glaube, auf schwa-
chen Fissen. Sich von Problemen wie
den erwdhnten nicht anfechten zu las-
sen, sie nicht sehen oder nicht ernst
nehmen zu wollen, ist ein zweifelhaftes
Gliick, verwandt mit dem, das sich einst
in den Worten gefallen hat: Aprés nous
le déluge. Robert Méachler

Anmerkungen zu den Evangelien

(V1)

Die Rede von den Friichten, an denen
man zu erkennen sei (Matth. 7, 16—20),
taugt nicht viel. Man weiss ja nie ge-
nau, was die Frucht eines Menschen
ist. War es die Frucht Jesu, wenn er
einen Kranken heilte, oder geschah
die Heilung durch dessen Glaubens-
kraft oder Suggestibilitit? War der
Hass, den er durch seine Scheltreden
in den Pharisdern und Schriftgelehrten
erregte, seine Frucht? Ist die Guterge-

meinschaft der Urchristen, sind die
guten Werke der Heilsarmee Friichte
Jesu? Sind es aber nicht auch die Zan-
kereien der Theologen und die Greuel
der in Jesu Namen gefiihrten Kreuz-
ziige und der Inquisition? An diese und
dhnliche Fragen hat weder Jesus ge-
dacht noch denken die Christen daran.
«Wer aber (zu seinem Bruder) sagt:
du Tor! soll der Holle mit ihrem Feuer



	Die Fabel vom lieben, barmherzigen Gott

