
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 54 (1971)

Heft: 12

Artikel: Christentum als Stoff für Theaterstücke

Autor: Gyssling, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411962

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411962
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erwähnt sei zum Schluss einzig ein
Stürmchen im Wasserglas. 1825 verheiratete

sich in Bern der Propst Nikiaus
von Wattenwyl, ein Anwärter auf die
Bischofswürde, und gab dabei alle
seine geistlichen Aemter auf. «Diese
Begebenheit wirkte ausserordentlich

Seit einiger Zeit beschäftigt die
Problematik der Kirche und des Christentums

in steigendem Mass die Theaterautoren.

In Basel erregte in der
vergangenen Saison Fortes «Martin
Luther und Thomas Münzer oder die
Erfindung der Buchhaltung» grosses
Aufsehen und ist seither in den Spielplan
mehrerer deutscher Bühnen aufgenommen

worden. Die tiefen inneren
Zusammenhänge zwischen den
reformatorischen Bestrebungen im 16.
Jahrhundert und den sich damals
durchsetzenden gesellschaftlichen Maximen
des aufsteigenden Bürgertums, die
schon der Soziologe Max Weber vor
Jahrzehnten in seinen Werken, namentlich

bezüglich des Calvinismus, dargelegt

hatte, und die Wechselwirkung
zwischen realen gesellschaftlichen
Entwicklungen und religiösen Strömungen
bilden seinen Inhalt, und wie sie bei
Forte zum Ausdruck kommen, das hat
verschiedentlich bei traditionellen
Kirchengläubigen Unwillen erregt. Fast
gleichzeitig präsentierte damals das
Zürcher Schauspielhaus die brasilianische

Eulenspiegelei «Das Testament
des Hundes» von Ariano Suassuna, wo
ein erdnaher Schläuling das von seinen
Arbeitgebern gewünschte kirchliche
Begräbnis — «auf lateinisch» — eines
Hundes durchsetzt, weil «dieser Hund
so klug» war, ein Testament zu Gunsten
des Pfarrers und des Bischofs zu
hinterlassen, und wo schliesslich Jesus in
der Gestalt eines Negers auftritt —

«ob weiss oder schwarz, ist ja egal,
ich bin doch kein Amerikaner». Es ist
eine liebevoll ironisierende Darstellung
des religiösen Empfindens der ungebildeten

Volksschichten Südamerikas
und eine kräftige Satire der materiellen
Habgier des Klerus.
In Augsburg ist jetzt ein sechsaktiges
Stück von Joseph Breitbach aufgeführt

worden, das sich «Requiem für
die Kirche» nennt. Es dreht sich um
den Kampf kirchlicher Hartgläubigkeit
mit duldsamer Menschlichkeit. Ein
Kritiker schrieb darüber, «dass Breitbach

auf das Urtheil des gemeinen Mannes,
der sich, eignen Nachdenkens unfähig,
häufig nach der Meynung richtet, die
von andern geehrt wird.»
Eigenen Nachdenkens unfähig!

J. Stebler

die Handlung mit der Härte Kierkegaards

und der dialektischen Begabung

Diderots durchführe». Es wurde
vom Publikum recht gut aufgenommen.
Das gilt auch für das Stück, welches
das Zürcher Schauspielhaus Ende
Oktober 1971 — wenn wir nicht irren —
als deutschsprachige Erstaufführung
herausbrachte und das bezeichnenderweise

der Feder eines Jesuitenpaters
entstammt. Es nennt sich «Der Prozess

gegen die neun von Catonsville», und
sein Autor ist der Jesuit Daniel Ber-
rigan. Er, sein Bruder, der Priester
eines anderen Ordens ist, und sieben
ihrer Freunde, alles überzeugte Katholiken,

den verschiedensten Berufen
und Gesellschaftsklassen angehörend,
hatten in der amerikanischen Kleinstadt

Catonsville ein Werbebüro der
Armee für den Vietnamkrieg besetzt,
die Aushebungsakten auf die Strasse
geworfen und dort mit Napalm
verbrannt. «Lieber Papier als Kinder
verbrennen», bekennt einer der
Angeklagten im Prozess, der ihnen deswegen

gemacht wurde und der den Inhalt
des Stückes bildet, das Daniel Ber-
rigan im Gefängnis geschrieben und
Jean Lustig ins Deutsche übersetzt hat.
Es ist das Stück 'der gegen Imperialismus,

Krieg, gewalttätige Unterdrük-
kung, gegen Rassismus und Armut in
den Entwicklungsländern rebellierenden

amerikanischen Jugend, und zwar
des Teils von ihr, der ganz in der christlichen

und besonders katholischen
Glaubenswelt lebt. Es geht also
sozusagen um die nördliche Verlängerung
der Bewegung rebellierender katholischer

Priester in Südamerika. Das
Stück gibt die Prozessverhandlung
wieder und entbehrt jeglicher
dramatischer Steigerung, denn alle
Angeklagten bekennen sich von Anfang an

zu ihrer Tat, und das Urteil steht ebenfalls

schon vor Ablauf der Verhandlung
fest. Die hochmoralischen Gründe und
Motive der Angeklagten wiegen nichts
gegenüber derTatsache einerformalen
Gesetzesverletzung, wie das ein etwas

öliger Richter ihnen mit liebenswürdiger
Verbindlichkeit auseinanderzusetzen
bemüht ist. Und doch, der Zuschauer
bleibt den ganzen Abend über gefesselt,

die Anklage gegen die amerikanische

Politik und ihre Hintermänner
wird mit zwingender Leidenschaft und
dialektischem Geschick vorgebracht.
Alle Angeklagten schildern, wie sie in

Vietnam, im Kongo, in Haiti, in Guatemala

durch unmittelbares Miterleben
scheusslichster Militär- und Polizeibrutalitäten,

durch die schamlose Ausbeutung

der Völker der Dritten Welt zur
Rebellion getrieben wurden, wie alle
ihre gewaltlosen Proteste dagegen
vergeblich blieben, bis sie sich
entschlossen, unter eigenem Einsatz von
Freiheit und Leben zu «christlichen
Revolutionären» — so nennen sie es
— zu werden. Die Kirche als Institution
wird ebenso attackiert wie Kardinal
Spellman als ihr Repräsentant.
Das Stück von Gert Westphal, asketisch

vor schlichtem dunklem Hintergrund

recht wirkungsvoll inszeniert,
ausgezeichnet gespielt, mag hier manche

Laue, manche halbbatzige Gegner
des modernen Imperialismus aufrütteln
helfen und gerade manche Bekenner
des Christentums vor schwerwiegende
Gewissensentscheidungen stellen. Und
darum ist es gut und nützlich. Nur, man
muss kein Christ, kein katholischer
Priester sein, um sich gegen den
Imperialismus und seine Mordinstrumente

und gegen die hinter ihm stehenden
Monopole tatkräftig aufzulehnen. Diese

Haltung lässt sich auch von anderen
weltanschaulichen Standpunkten
erreichen, ja wurde von atheistischen
Humanisten fast überall eher und
überzeugender erreicht als von den
katholischen Priestern, die erst jetzt erwachen.

Ein Bertrand Russell, ein Gunnar
Myrdal, ja ein Mao Tse-tung haben diese

menschliche Verpflichtung schon
längst vor den meisten Christen
erkannt. Und wenn auch eine Kirche, die
sich auf ihre soziale und humanistische

Verpflichtung besinnt, sicherlich
viel sympathischer ist als jene, die sich
zum Schildträger der herrschenden
Oberschichten erniedrigt hat, auch der
flammendste christliche «Revolutionseifer»

löscht nicht aus, dass er mit
einem mehr oder minder blinden
Offenbarungsglauben verknüpft ist, den

unser kritisches Denken ablehnt, der
sich durch die Jahrhunderte als Instrument

der jeweils Herrschenden
missbrauchen liess und der einfach nicht
mehr in unsere Zeit passt.

Walter Gyssling

Christentum als Stoff für Theaterstücke

103


	Christentum als Stoff für Theaterstücke

