
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 54 (1971)

Heft: 8

Artikel: Die grosse Manipulation

Autor: Gyssling, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411934

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sie lesen in dieser Nummer

Freidenker
Monatsschrift der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz

Moral ohne Gott

Börsen-Astrologie für Hirtenknaben

Spukgeschichten

Vom Wesen der Information

Gedanken eines alten Freidenkers

Der Mensch als Wegwerfpackung?

Nr. 8 54. Jahrgang Aarau, August 1971

Die grosse Manipulation
Der Ausdruck Manipulation ist beinahe

so etwas wie ein Modebegriff
geworden, der in der psychologischen
wie soziologischen Literatur, also
überall dort, wo es um die Beziehungen

zwischen Menschen geht, heute
immer wieder gebraucht wird. Man

manipuliert oder wird manipuliert, man
hat Angst davor, manipuliert zu werden

und damit seine geistige
Eigenständigkeit zu verlieren. Doch nicht
nur Menschen, sondern auch Ideen
unterliegen der Manipulation. Das ist
an sich nichts Neues. Umformung der
Ideen, der Charaktere, der
Willensäusserungen durch bewusste
systematische Beeinflussungen von aussen
— und das ist wohl unter Manipulation

zu verstehen — hat es immer
gegeben. In ihrem Funktionieren ist sie
aber erst in unserer Zeit beschrieben,
sind die ihr zu Grunde liegenden
psychologischen Gesetze erforscht worden.

Steht heute die Manipulation der
menschlichen Bedürfnisse durch die
mit allen Mitteln betriebene Werbung
der Wirtschaft und die Formung des
Weltbilds ganzer Völker durch die eine

oder andere Ideologie und ihre
mehr oder minder ausschliessliche
Verbreitung durch die Massenmedien
im Vordergrund, so waren es in
früheren Zeiten die auch heute noch als

eifrige Manipulatoren tätigen Priester
der verschiedenen Religionen. Sie
manipulierten, modelten die
Vorstellungswelt der Gläubigen und besorgten

dies immer in einer Weise, wie es
im Interesse der weltlichen
Herrscherschichten, Stammeshäuptlinge,
Fürsten, Konzernmagnaten, mit denen

sie eng verbündet waren, lag. Und
kamen dabei selber auch nicht zu kurz!
Es hat Religionen gegeben und gibt
sie noch, die mit eiserner Sturheit an
Lehren und Dogmen festhalten, so wie
diese vor Jahrtausenden aufgestellt
wurden. Andere manipulierten ihre
Dogmen entsprechend den
Zeitumständen und den sich ändernden
Herrschaftsverhältnissen. Dazu gehört das

Christentum, dessen Dogmen heute
ein ganz anderes Gesicht zeigen als in

den Jahren ihrer ersten Anfänge. Dr.
Karlheinz Deschner, der unermüdliche
Vorkämpfer gegen die Volksverdummung

durch überlebte, beim heutigen
Stand der Wissenschaften längst als

Mythen, Legenden, Märchen erkannte
vorgebliche «Offenbarungs«-Wahr-
heiten, hat nun im Kindler-Verlag
(München) unter dem Titel «Der
manipulierte Glaube — Eine Kritik der
christlichen Dogmen» einen Sammelband

herausgegeben, der mit
wissenschaftlicher Exaktheit aufzeigt, wie
das ursprüngliche Gedankengut des
Christentums im Lauf der Jahrhunderte,

ja noch im 20. Jahrhundert, von
Theologen und Päpsten manipuliert
wurde, zurechtgebogen, um Neuerfindungen

ergänzt, bis es die heutige
Gestalt erreicht hat, die in vielem das
Gegenteil der ursprünglichen darstellt.
Einst eine Religion, die ihren Anhängern

ein baldiges Weltende versprach,
wurde das Christentum zu einer
Erlösungsreligion, die den Erlösungsakt
als bereits durch den Opfertod ihres
angeblichen Begründers im Prinzip als

erfolgt ansah und die individuelle
Nutzniessung des Erlösungsvorgangs

für jeden einzelnen auf die Zeit nach
seinem Tode verschob, wenn er sie
durch Gläubigkeit, Gehorsam,
Kirchenfrömmigkeit abverdient hatte.
Solange das Christentum Sklavenreligion
war, musste die Hoffnung auf eine
baldige Wiederkehr des Erlösers
anlässlich des Weltuntergangs im

Vordergrund stehen; als sie Jahrhunderte
auf sich warten liess, musste durch
entsprechende Umformung der Lehre
den Massen eine neue, bei dem Stand
ihres Wissens um die Welt glaubhaft
erscheinende Konzeption dargeboten

werden. Wenn Dr. Deschner diese
Gedankengänge — Glauben und
Gehorsam fordernde Kirche statt des
Weltendes — in der Einleitung des

genannten Sammelbandes darlegt, und

zwar unter Aufzeigung aller
Widersprüche zwischen den einzelnen
Evangelien, den Apostelbriefen und den
Schriften der sogenannten Kirchenväter,

so analysiert er an Hand einer
umfangreichen theologischen Literatur
und mit genauer Quellenangabe, wie
allmählich das Dogma von der angeblichen

Gottheit Christi entstand. Klaus
Ahlheims Beitrag gilt dem Wandel der
christlichen Riten, der Anschauungen

Die Oktobernummer der

ratio humana

wird unter anderem einen Aufsatz
von Prof. Somerville über
«Marxistische Ethik, Determinismus und
Freiheit» bringen. Jahresabonnement

(4 Hefte) Fr. 10.-.

Bestellungen an: W. Gyssling,
Hofackerstrasse 22, 8032 Zürich.

69



über Taufe, Abendmahl und Busse und

ist mit nicht minder geringer
wissenschaftlicher Exaktheit belegt. Den
letzten Beitrag des Buches hat Hans
Erich Lampl geliefert, der sich die
Marien-Dogmen —Jungfräulichkeit,
unbefleckte Empfängnis, leibliche
Himmelfahrt — vorgeknöpft hat. Seine
Ausführungen entbehren nicht einer
stark satirischen Pointierung, sie
erwecken damit nicht den Eindruck

strengster Wissenschaftlichkeit, wie
ihn die anderen Beiträge hervorrufen.
Aber angesichts des abstrusen
Unsinns, den die katholische Theologie
über die Gestalt der Maria produziert
hat, angesichts der Tatsache, dass es

Moral ohne Gott

Auf die kritischen Bemerkungen von
Anderes möchte ich eingehen, damit
jeder Leser das Für und Wider zum
Inhalt meiner Schrift vergleichen kann.
Ob meine Arbeit dabei oberflächlich
ist oder nicht, möge hier ausser
Betracht bleiben, da mit dieser Behauptung

bereits eine persönliche Bewertung

verbunden ist, die in eine sachliche

Diskussion nicht hineingehört. Ich

jedenfalls vermeide es, ein ähnliches
Urteil über die Aeusserungen von
Anderes mitzuteilen.
Ich ziehe aus der Entgegnung die
wesentlichen Punkte heraus und behandle
sie im einzelnen:
1. Ist Moral vor der Religion? Weiter
hinten habe ich genau angegeben,
warum die Moral (besser Ethik) eine
menschliche Eigenschaft ist und nicht
durch die Religion oder von einem Gott
geschaffen worden sein kann. Man lese

diese Seite noch einmal durch,
und man wird feststellen, dass ich gute
Gründe für diese Behauptung, mit der
ich übrigens nicht allein stehe, angegeben

habe. Dass die Geschichte sich ins
Dunkel der Vergangenheit verliere, wie
A. meint, schliesst nicht aus, dass es
feststehende Tatsachen gibt, die auch
heute noch gelten. Was ich über die
älteren Religionen gesagt habe, besitzt
genügend Ueberlieferungen und wird
von niemandem angezweifelt. Die
griechisch-römische und germanische
Götterwelt schreibt keine Moral vor,
sondern ist in der Tat mit gleichen Fehlern
behaftet wie der Mensch. Trotzdem
gab es aber auch damals moralische
Menschen. Der stetige Weg von der

erst einundzwanzig Jahre her ist, dass
Papst Pius XII. die leibliche Himmelfahrt

Marias mit «unfehlbarer Autorität»

ex cathedra verkündete, nur
wenige Jahre bevor der erste Sputnik in
den Weltraum geschossen wurde, ist
es schwer, keine Satire zu schreiben.
Als Ganzes ist das von Dr. Deschner
herausgegebene Werk ein wertvolles
und nützliches Nachschlagewerk für
alle, die mit mehr oder minder gläubigen

Christen die Geschichte der
christlichen Dogmen diskutieren und
ein treffliches Studienmaterial für
jene, die über Lehre und Wesen des
Christentums Klarheit gewinnen wollen.

Walter Gyssling

Vergangenheit in die Gegenwart liegt
gerade hier klar zutage. Es ist falsch
zu sagen: weg von der Vergangenheit,

wir fangen wieder von vorne an.
Dies führt dazu, dass man Neues
aufstellt, von dem man später feststellt,
dass es schon früher vielleicht mit
anderen Worten gesagt worden ist. Man

muss weitgehend alles historisch
betrachten, wenn man zu einer weiter
führenden Erkenntnis gelangen will.
Der moralische Gottesbeweis, der,
obwohl von Kant stammend, nicht von
mir anerkannt wird, ist kein Gegenbeweis.

Auch bei Kant ist Moral
(Ethik) als kategorischer Imperativ eine

menschliche Eigenschaft («Das
Gesetz in uns»). Nicht die Tatsache
der Moral ist der Grund für die Suche
nach Gott als einem Urheber, sondern
der Zusammenklang von Glückseligkeit

und Glückwidrigkeit (Kr. d. pr. V.

225). Kant meint auch, es ist moralisch

notwendig, das Dasein Gottes
anzunehmen. Dies bedeutet doch,
dass, weil man moralisch ist, man sich
eine Vorstellung von Gott machen
muss. Auch hier ist im Grunde Moral

vor Gott gestellt. Aber selbst wenn
Kant es anders gemeint hat, so braucht
dies kein Hinweis auf die Falschheit
meiner Ansicht zu sein. Er kann sich

ja auch geirrt haben. Ich erkenne
keine Unfehlbarkeit an. Es wird
übrigens auch, und nicht ganz mit Unrecht,
behauptet, dass der moralische
Gottesbeweis nur eine Konzession an

die damalige Zensur gewesen sei. Ich
wundere mich aber, dass Anderes
gerade dieses mein Argument in Zwei¬

fel zieht, obwohl es für unsere
Ansichten von äusserst wichtiger
Bedeutung ist.
2. Ethik und Moral: Diese Unterscheidung

stammt nicht von mir. Sie ist auf
der Grundlage der kantschen Auffassung

u. a. vom Neukantianismus so
formuliert worden (ich habe sie
insbesondere von R. Reininger übernommen).

Selbst wenn ich diese
Unterscheidung erfunden hätte, so hätte
ich natürlich das Recht, sie anzugeben,

um meine Ausführungen damit
klarer darstellen zu können. Warum
darf ich nichts Neues bringen? Damit

würde ich doch nur dem
Fortschritt dienen.
Das Zitat aus dem Lexikon von
Schischkoff widerspricht meiner
Auffassung nicht. Auch hier ist Ethik der
kategorische Imperativ und Moral die
tatsächliche zwischenmenschliche
Beziehung. Wo ist da der Unterschied?
Bei Reiner ist Ethik das Umfassende
als Wissenschaft alles dessen, was
Moral betrifft. Die Grundlage alles
moralischen Handelns ist zugleich
auch die Umfassung des Gesamtbereiches

von Ethik, Moral. Auch hier
berührt dies meine Definition. Bereits
Aristoteles unterschied ethische und
noethische Tugenden, wobei die
ersten die innere Haltung betreffen und
die letzten die verstandesmässig
ableitbaren Handlungen und Werte.
3. Transzendenz und Ethik: Wo steht
auf S. 4 etwas von transzendent? Der
philosophisch Gebildete weiss, dass
Transzendent undTranszendental etwas
Grundverschiedenes ist. «Transzendental»

meint hier, dass etwas als
objektiv gültig nicht an den Menschen
gebunden ist, sondern aus der
Subjektivität herausgehoben ist, ähnlich
wie ja auch die Logik vom Menschen
unabhängig gilt. Transzendental ist
durchaus weltimmanent und gehört
nicht in ein Jenseits. Mit göttlicher
Inspiration hat dies nichts zu tun.

4. Der kategorische Imperativ: Es ist

merkwürdig, wie sehr und wie oft der
kategorische Imperativ falsch
verstanden wird. Er ist kein Moralzwang,
den A. mit Recht ablehnt, auch kein

Gegensatz zu «Maxime» (Kant stellt
ihn nur begrifflich den Maximen
gegenüber). Er ist die Möglichkeit,
überhaupt ein anständiger Mensch zu sein.

«Kategorisch» weist nicht auf Notwendigkeit,

sondern auf das Formale hin.
Es ist die Erkenntnis, dass im
Menschen die existentielle Fähigkeit
innewohnt, überhaupt bewusst moralisch

Stellungnahme zur Entgegnung von A. Anderes

70


	Die grosse Manipulation

