
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 54 (1971)

Heft: 7

Artikel: Moral ohne Gott

Autor: Anderes, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411930

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411930
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sie lesen in dieser Nummer

Freidenker
Monatsschrift der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz

Zu einer Rezension von
«Kirche und Krieg»

Kirche und goldenes Kalb

Johann kontra Johann

Alterssorgen

Nr. 7 54. Jahrgang Aarau, Juli 1971

Moral ohne Gott
Dr. H. Titze (1) hat in seinem ausführlichen

Werk über gottlose Moral einen
wertvollen Beitrag für eine religionsfreie

weltanschauliche Lebensbasis
geliefert. Man möge mir verzeihen, dass
ich im folgenden kritisch darauf
eingehe. Aber das Thema «Moral» ist
allgemein wieder sehr aktuell seit der
Glaubwürdigkeitskrise der Kirchen,
und so ist es äusserst wichtig, dass
auch religionslose Denker sich diesem
Thema mit grösster Sorgfalt widmen,
um dem «Fussvolk» den Pfad des
«moralischen Wandeins» zu erhellen. Meiner

Ansicht nach ist aber Dr. Titze
etwas zu oberflächlich vorgegangen
oder hat Schlussfolgerungen gezogen,
die bezweifelt werden können.
Wenn Dr. Titze auf Seite 2 schreibt,
dass die Moral keine göttliche Eingebung

sein könne, angesichts der
geringen moralischen Wirkung auf die
Menschheit, so kann dies wohl so sein.
Die moderne Theologie verweist hier
aber auf die Individualf reiheit (als von
Gott gegeben) und damit auf die
Möglichkeit der Verwerfung der Moral!
Zugleich kommt Dr. Titze hier in Konflikt
mit seinem Moral-Imperativ (S. 8), den
wir später noch besprechen werden.
Sowohl auf Seite 2, wie auch später
(z. B. Seiten 3 und 8) vertritt der
Verfasser die Ansicht, dass die Moral vor
der Religion entstanden sei. Dies ist
eine Behauptung, die bewiesen werden
muss. Beide Anfänge, sowohl die der
Moral wie auch der Religion, verlieren
sich im Dunkel der Vergangenheit. Deshalb

besteht der bekannte «moralische
Gottesbeweis» in der Annahme, dass
aus dem Vorhandensein eines
sittlichen Bewusstseins auf einen Urheber

desselben geschlossen werden darf.
Meines Erachtens sind die Definitionen
der «Ethik» und der «Moral» von Dr.

Titze etwas unüblich und deshalb
geeignet, Verwirrung zu stiften. Nach
Schischkoff (2) sucht Ethik nach einer
Antwort auf die Frage: Was sollen wir
tun? Für die kantische Ethik ist die
Antwort der kategorische Imperativ. Die
Ethik untersucht, was im Leben und in

der Welt wertvoll ist. Denn das
ethische Verhalten besteht in der Verwirklichung

ethischer Werte. Moral ist
hingegen lediglich derjenige Ausschnitt
aus dem Reich der ethischen Werte,
der die zwischenmenschlichen Verhältnisse

berührt («Sozialwerte»).
Wenn Dr. Titze in der obgenannten
Definition etwas unklar ist, so wird sie
vollends verdächtig, wenn er die Ethik als
transzendent bezeichnet (S. 4). Sowohl
Ethik wie auch, die Moral sind objektiv
vorhanden, aber subjektiv verwertet.
Sie sind, in der üblichen philosophischen

Definition (2,3), metaphysisch
(«hinter dem Physischen»), d. h. wohl
seiend, aber nicht kausal-wissenschaftlich

erfassbar. Transzendent ist etwas,
das jede ontische Grenze (d. h. die
Grenze des Erkennbaren) überschreitet.

Kant (der von Dr. Titze so gern
zitierte Denker) erklärt: «Wir wollen die
Grundsätze, deren Anwendung sich

ganz und gar in den Grenzen
möglicher, nicht bloss tatsächlicher,
Erfahrungen hält, immanente, diejenigen
aber, welche diese Grenzen überfliegen

sollen, transzendente Grundsätze
nennen (4).» Dr. Titze begibt sich hier
in gefährliche Nähe der Theologie!
Nicht vergebens hat sich «Gott» ins
transzendente Reduit zurückgezogen

und kann lediglich durch «göttliche
Inspiration erahnt» werden.
Ein wesentlicher Punkt, den wir nun
kritisch betrachten wollen, ist der von
Dr. Titze so eifrig befürwortete kategorische

Imperativ der Moral. Der Begriff
«Imperativ» kommt aus dem Lateinischen

und heisst«Gebot, Befehl, Gesetz
usw.» Seit Kant (4) ist die Bezeichnung
Imperativ gültig für eine allgemeingültige,

sittliche Vorschrift im Gegensatz
zum persönlichen Grundsatz (Maxime!).
Es handelt sich nach Kant um eine
objektive Nötigung der Handlung. Der
hypothetische Imperativ gilt nur unter
gewissen Bedingungen, der kategorische

Imperativ drückt ein unbedingtes,
unausweichliches Sollen aus. Er legt
die Form und das Prinzip fest, aus der
das Handeln folgt. Diese kantische
Haltung wurde von N. Hartmann (5) einer
fundamentalen Kritik unterzogen. Wieso

der so freiheitlich gesinnte Dr. Titze
sich auf einen «Moralzwang» festlegen
kann, ist mir unverständlich. So wie ich
die Imperativauslegung von Dr. Titze
verstehe, handelt es sich lediglich um

«RATIO HUMANA»
die von der Freigeistigen Vereinigung

der Schweiz herausgegebene
Vierteljahreszeitschrift, bringt in
ihrer Anfang Juli erscheinenden
Nummer einen Aufsatz des Prager
Philosophen Milan Machovec über
die illusionäre religiöse Sinndeutung

des menschlichen Lebens, ferner

einen Aufsatz von Robert Mächler

und viel anderes interessantes
Material.

Abonnementaufträge und Bestellung

von Einzelnummern sind
erbeten an: Walter Gyssling,
Hofackerstrasse 22, 8032 Zürich.

61



Der Pressefonds

ist stets für Gaben empfänglich.
Postcheck-Konto 80 - 48 853
der Geschäftsstelle der FVS.
Besten Dank!

die Einwohnung eines moralischen
Prinzipes ohne Aussage über das Wie!
Aber jede «Moral» geht bereits einher
(unzertrennbar) mit dem Wie. Darin
liegt ja der Imperativ verborgen. Nun
wissen wir aus der Psychologie und
Soziologie, dass der Imperativ nur für das
Kleinkind gültig ist und dass jene
«absolute Moral» einerseits aus den
natürlichen Grundinstinkten (die ab dem
1. Altersjahr bereits zu schwinden
beginnen) und anderseits aus der
erzieherischen Grundhaltung bezogen wird.
Diese absolute Moral wird aber später
durch eine relative Moral ersetzt (siehe
z. B. C. G. Jung [6]). Ich möchte an dieser

Stelle auf eines der wichtigsten
Grundlagenwerke (aus psychologischer

Sicht, unter Berücksichtigung
der Anthropologie und Soziologie) zur
Moral (von D. Wyss [7]) hinweisen, das
zudem eine Einführung in eine Fülle
von Fachliteratur ist. Nach Wyss (7) ist
die imperative Moral entstanden «primär

in ihrer kodifizierten Form aus der
Verschränkung von Inzestverbot und
Opfermythologem, sekundär als Sittenkodex

durch die Konstituierung der
Gemeinschaft im Symbol über den
Gegensatz einzelner — Gemeinschaft».
Nach Wyss sind die negativen, aber
unabänderlichen Aspekte der imperativen

Moral folgende (7, Seite 194):
«a) Obwohl in sozialen und entkörpern-
den Antrieben wurzelnd, kann sie sich
als rationale Ordnung gegen diese
richten. Sie ist repressiv und fusst auch
auf Angstabwehr.
b) Die Diskrepanz zwischen Antriebserleben,

spontanem Handeln einerseits,

Gesetzesordnung anderseits,
führt zu Unterdrückung und Nachlassen
des impulsiven sozialen Tuns zugunsten

der Reflexion. Das Sittengesetz
läuft dann Gefahr, zum Bestandteil des
falschen Bewusstseins, zur Ideologie
zu werden.
c) Es vermindert persönliche Autonomie

und Verantwortung, da es nach
kollektiven Gesichtspunkten manipuliert.

d) Es kann zu pathologischen
Persönlichkeitsveränderungen Anlass geben.»
Zusammenfassend sagt Wyss (7): «Das
Sittliche der vorprädikativen Erfahrung
ist absolut, da menschliche Existenz

sich nicht ohne Vertrauen und
Verantwortung konstituieren kann, nicht ohne
die Grunderfahrungen des Sichaufrichtens

und den aus diesem Vorgang sich
ergebenden Werten. Der Strukturwandel

dieser Erfahrung in bezug auf das
Ich wurde aufgezeigt. Relativiert werden

diese Grundwerte ferner durch
die (auf Seite 134 zusammengefasste)
Gebrochenheit des Menschen Die
Relativität der Moralen und Sitten ist
ebenso ein Faktum, wie das Absolute
des Sittlichen ein Faktum der vorprädikativen

Welterfahrung ist.»
Dr. Titze möchte dem Menschen die
Einwohnung eines guten Prinzipes
zugute halten. Dass dies nicht statthaft
ist, zeigt bereits die Problematik «was
ist böse oder gut?». Es handelt sich
bei bös und gut um relative Begriffe.
Ein moralisches Verhalten geht
unzertrennbar mit der Unterschiedsfähigkeit
gut/bös einher. Kant (8) nimmt dies zum
Anlass, die Einwohnung eines moralischen

Prinzipes zu fordern. Er geht
jedoch nicht über die vorprädikative
Erfahrung hinaus.
Jede bewusste Moral, wie auch jede
andere bewusste ethische Haltung,
kann nur relativ fundiert sein. Es

braucht ein klares, analytisches Denken,

um diese Relativität aufzudecken.
Wunschvorstellungen über einen
«moralischen Menschen» sind

unwissenschaftlich. Ich habe mich bemüht,
diverse moralische Handlungen zu
analysieren und bin bisher immer auf eine
soziale «Lohn-Busse»-Struktur gestos-
sen.
Nietzsche (9) ist bekannt dafür, dieses
System bis ins Detail aufgedeckt und
als Trieb den «Willen zur Macht» po-
stuliertzu haben. Seine analytischen
Untersuchungen sind richtig, aber als Mo-
raltriebfunktionieren noch andere
Komponenten als nurder Machttrieb. So
verweisen Freud und Reik (10) z. B. auf die
«zwangsneurotische» Struktur hin. Mead
(11) schreibt: «...daraus folgt, dass
die moralische Aufgabe darin besteht,
alle in einer bestimmten Lebenssituation

enthaltenen Werte zu beachten
und diese Werte reflektiv zu behandeln,

in dem Versuch, das Maximum an

Befriedigung und Expansion — die
maximale dynamische Harmonie der
betreffenden Impulse — zu erwirken. Die
moralische Handlung ist intelligente,
gesellschaftlich ausgerichtete Handlung,

bei der man die Interessen der
andern ebenso wie die der eigenen
Identität beachtet. Der Appell ergeht
nicht vom Interesse an die Vernunft,
sondern vom isolierten Interesse an das

Interesse des gesellschaftlichen
Interessesystems, in welches das eigene
Verhalten eingebettet ist.»

Nach Wyss (7) sind die 6 sittlichen
Primärerfahrungen:

1. Das anthropologische Faktum der
aufrechten Haltung wird zur idealen
sittlichen Gestalt, zum Image erhoben.
2. Die raum-zeitliche Konstituierung
des Menschen findet über Vertrauen
und Verantwortung statt.
3. Das Antriebserleben von Ein- und
Entkörperung, von Fülle und Mangel,
Geben und Nehmen, dem Zerstören
und Fruchtbarkeit, Trennung, Tod und
Leben entsprechen, weist auf emotionell

nicht weiter reduzierbare Werte.
4. Die Hemmungsfaktoren der sozialen
Triebe korrigieren die einkörpernden
«unsittlichen» Impulse.
5. Die mythologische Erfahrung der
Gegensätze von Oben und Unten, Tag
und Nacht usf., die auf der Erfahrung
des Masses, des Sichaufrichtens usf.

fussen, stellen weitere sittliche
Primärerfahrungen dar.

6. Die an der Zeitigung (Ich) und über
das Vorbild gewonnene Identität mit
sich selbst dürfte als substantiell-subjektives

Korrelat dem Bild des
«Aufrechten» entsprechen und das Ziel
sittlicher Bemühungen sein. Ihre Voraussetzung

ist der Verlust der vorprädikativen

Identität.
Wenn Dr. Titze (1) auf S. 8 schreibt:
«Es gibt überhaupt nur eine Ethik ohne
Gott» so ist dies eine unzulässige
Verabsolutierung, Krausser (12) sagt: «Es
ist angesichts der Befunde der letzten
150 bis 200 Jahre kulturanthropologischer

Forschung nicht mehr möglich,
den naiven Glauben an die absolute,
alleinige und allgemeine Richtigkeit
einer Kultur, eines Gesellschaftsbaues,
einer Welt- und Wertanschauung, als
einer inhaltlichen Moral — nämlich der,
die man gerade selber hat und vertritt
— aufrechtzuerhalten, ohne das
aufzugeben, was man schlicht »intellektuelle
Redlichkeit' nennt.» Nach Markwald
(13): «. ist es eine Illusion oder
kennzeichnet eine Geisteshaltung als
Ideologie, wenn man behauptet, es gebe
oder man habe eine absolute Basis,
von der aus man über alle möglichen
Modelle sprechen könne. Wird über
ein Modell in korrekter Weise gesprochen,

d. h. kann es in seinen Bedingungen

untersucht werden, so ist das ein
Zeichen dafür, dass schon ein neues
und weiteres Modell vorliegt. Zur
Erläuterung sei verwiesen auf Metasprachen

und die Modell-Theorien der for-

62



malen Logik. Philosophieren oder —
im Sinne Hegels — die Anstrengung
des Begriffs auf sich nehmen, heisst
Hypothesen für ein neues Modell
aufstellen.»

Mit diesen Ausführungen hoffe ich,
gezeigt zu haben, dass eine «Moral ohne
Gott» anders fundiert sein sollte, als
dies Dr. Titze macht. Sein vorliegendes
Werk bietet zu viele Angriffsflächen,
als dass es ein Grundlagenwerk
darstellen könnte. Insbesondere ist die
Aufrechterhaltung eines Moral-Imperatives

heute für Atheisten nicht mehr
tragbar. Als Alternative zur religiösen
Moral können wir nur die Freiheit der
Relativität als nutzbringend einsetzen.

A. Anderes

Literaturverzeichnis

(1) Moral ohne Gott, Dr. H. Titze, Frei¬

geistige Vereinigung 1971.

Der von Karlheinz Deschner herausgegebene,

in der Aprilnummer des
«Freidenkers» besprochene Sammelband
«Kirche und Krieg» (Verlag Hans E.

Günther, Stuttgart) ist auch im «Bund»

vom 9. Mai 1971 rezensiert worden. Es

handelt sich da um einen jener
Verrisse, wie sje für die Abwehr
kirchenkritischer Literatur typisch sind, weshalb

er im folgenden näher beleuchtet

werden soll.
In «Kirche und Krieg», schreibt der
Rezensent B. J., werde Lichtenbergs
Rezept befolgt, wonach mässig entstellte
Wahrheiten gefährlicher und wirkungsvoller

sind als handgreifliche Lügen.
Aus dem umfangreichen Band weiss
B. J. ganze zwei Beispiele dafür zu

nennen, wobei er sich selber der
Wahrheitsentstellung schuldig macht. Der
Krieg Karls des Grossen gegen die
Awaren, bemerkt er, werde als Raubzug

bezeichnet, die eigenen Raubzüge
der Awaren würden aber verschwiegen.

Für das Thema «Kirche und

Krieg» fällt natürlich vor allem ins
Gewicht, dass das Unternehmen Karls, des
nachmals heiliggesprochenen Kaisers,
tatsächlich ein Raubzug war und dass
dieser sowohl von der Kirche eifrigst
unterstützt wurde als auch zu deren
Profit ausschlug, was B. J. nicht
bestreiten kann. Die Räubereien der Awaren

werden nicht ganz verschwiegen,
sondern in einem Zitat aus dem
zeitgenössischen Geschichtswerk
Einhards erwähnt.
Ferner behauptet B. J., den nordameri-

(2) Philosophisches Wörterbuch, G.
Schischkoff, Verlag Kröner.

(3) Herders kleines philosophisches
Wörterbuch, Herder Verlag.

(4) Kritik der reinen Vernunft, Kant,
Suhrkamp Studienausgabe.

(5) Grundzüge einer Metaphysik der Er¬

kenntnis, N. Hartmann, 1949.
(6) Das Gewissen, C. G. Jung, 1958.
(7) Strukturen der Moral, D. Wyss,

Sammlung Vandenhoeck, 1970.
(8) Die Religion innerhalb der Grenzen

der blossen Vernunft, Kant Suhrkamp
Studienausgabe.

(9) Zur Genealogie der Moral, Nietzsche,
Goldmann-Taschenbuch 991.

(10) Geständniszwang und Strafbedürfnis,
Th. Reik, Wien 1925.

(11) Geist, Identität und Gesellschaft,
G. H. Mead, Suhrkamp-Verlag 1968.

(12) Plurale Gesellschaften und formale
Ethik, P. Krausser, Zeitschr. f. phil.
Forschung, Bd. 24/1.

(13) Gedanken über Erkenntnisfähige
Strukturen, W. Markwald et al. Zeitschr.

für phil. Forschung, Bd. 24/4.

kanischen Kolonisten würden statt der
tatsächlichen wirtschaftlichen und

machtpolitischen Motive ihres grausamen

Kampfes gegen die Indianer
religiöse unterschoben. Unterschiebung
ist diese Behauptung selber. Es wird
in «Kirche und Krieg» lediglich festgestellt,

dass die weissen Kopfjäger
meistens streng bibelgläubige Puritaner
waren und dass die Greuel mit
Unterstützung der puritanischen Obrigkeit
und Geistlichkeit geschahen. Religiöse
Ideen waren nicht die wirklichen Motive

und werden nicht als solche
ausgegeben; sie dienten zu deren Kaschierung

und zur Stimulation, was für den
intelligenten Leser keiner Erläuterung
bedarf.
Das Buch, nörgelt B. J. weiter, biete
im Grunde bloss «progressiv gewürzte
antiklerikale Geschichtsschreibung des
19. Jahrhunderts»; wo diese Vorlage
fehle, werde es wortkarg und skizzenhaft,

etwa bei der Behandlung des vik-
torianischen England oder des
wilhelminischen Kaiserreichs. Es ist doch
völlig recht- und zweckmässig, wenn
für eine zusammenfassende, einer breiten

Leserschaft zugedachte Darstellung

die vorhandene kritische
Geschichtsschreibung ausgewertet wird,
deren Hauptwerke nun eben aus dem
19. Jahrhundert stammen. Zu beanstanden

wären nur Plagiate (Abschreiben
ohne Kennzeichnung als Zitat) oder
Abweichungen von den Grundquellen.
Für beides erbringt B. J. nicht den
geringsten Nachweis. Die ausgiebige Be¬

nützung der Grundquellen namentlich
durch den Darsteller der Orientkreuzzüge,

Hans Wollschläger, verschweigt
er. Die knappe Behandlung des vikto-
rianischen England rührt wohl
hauptsächlich daher, dass England in
diesem Zeitraum keine grossen Kriege zu
führen hatte. Das wilhelminische
Deutschland ist mit den zitierten
kriegsfreudigen Aeusserungen des lu-
theranischen Kaisers und namhafter
Kirchenmänner drastisch genug belegt.
Auch die Sprachform gefällt dem
Rezensenten nicht. Sie sei von der
Boulevard-Presse inspiriert, und die Autoren
stünden «öfters auf Kriegsfuss mit
Grundregeln der deutschen Syntax». In

Wirklichkeit schreiben die fünf Autoren
— Deschner, K. H. Poppe, Klaus
Ahlheim, Hans Wollschläger, Wolfgang
Beutin — einen brillanten, freilich für
bedächtige Gemüter allzu forschen,
allzu pointierten Stil. Sowohl ihr
differenziertes Ausdrucksvermögen als
auch der von ihnen vermittelte Gehalt
an Tatsachen und kritischem Urteil
verbietet den Vergleich mit der
Boulevard-Presse. In Poppes Beitrag verursacht

die übermässige Forschheit ein

paar verzerrte Satzgebilde. Angesichts
der sonst korrekten Sprache und des
vielen im ganzen Buch anzutreffenden
sprachkünstlerisch Gelungenen ist
dergleichen aber kaum der Erwähnung
wert.
Kann in der Stilfrage noch die
Verschiedenheit des Geschmackes
geltend gemacht werden, so ist es reine
Perfidie, wenn der Rezensent behauptet,

Literaturverzeichnis, Anmerkungen
und Register seien dürftig, lückenhaft
und auf Vortäuschung von
Wissenschaftlichkeit angelegt. Das Personenregister

musste, gemäss Vermerk des
Herausgebers, aus drucktechnischen
Gründen auf zehn Seiten beschränkt
werden; es enthält alle wichtigen
Namen. Die Literaturverzeichnisse zu den
fünf Beiträgen umfassen rund 350 Titel,
doppelt verzeichnete abgerechnet.
Dass sie nicht vollständig sein können,
ist jedem klar, der vom riesigen
Umfang der historischen Literatur einen
Begriff hat. Mehr als dreitausend
Anmerkungen ermöglichen es, die
Richtigkeit der Texte an den Quellen
nachzuprüfen. Das alles ist sachdienliche
Dokumentation, nicht Vortäuschung.
Dem ausschliesslich auf Mängelrüge
bedachten Rezensenten des «Bund»
flösst die auf fünfhundert Seiten
geschilderte Blutschuld der Kirche offenbar

keine Spur von Grauen ein. Die

Aufklärungsarbeit des Deschner-

Zu einer Rezension von «Kirche und Krieg»

63


	Moral ohne Gott

