
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 53 (1970)

Heft: 5

Artikel: Moral ohne Gott!

Autor: Anderes, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411824

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sein letzter Auftritt in New York (Billy
ist inzwischen 50 Jahre alt) liess das

einstige Feuer vermissen. Trotz eines

grossen Aufgebotes von Stars von
Bühne und Oper, Gospel Singers,
Konzertpianisten usw. fanden die Leute,
alles habe so überorganisiert gewirkt.
Man fragt sich natürlich, wie gross der
Erfolg eines solchen gewaltigen
Einsatzes an Geld und Propagandamitteln
ist. Nun, man kann sagen: ein grosser
Aufwand nutzlos ward vertan! G. Mc.

Laughlin von der Brown University
schrieb schon 1960, dass Graham keinen

Einfluss auf das religiöse Interesse
der nichtkirchlichen Oeffentlichkeit
habe. Leute, die es wissen müssen,
nämlich die Geistlichkeit, stellt fest,
dass Billy Graham nur von geringer

Moral ohne Gott!

Unter diesem Titel führte die
Freidenker-Ortsgruppe Zürich unter der
Leitung von Dr. Titze ein Seminar an vier
Abenden durch. Der aufgeworfene
Fragenkomplex führte sofort zu heissen

Diskussionen, und es erscheint mir,
dass es für jedermann lohnend sein

dürfte, sich noch mehr damit zu
befassen. Das «moralische Verhalten»
ist für die zwischenmenschlichen
Beziehungen von grundlegender Bedeutung.

Die Meinungsverschiedenheiten
beim Freidenker-Seminar haben aber
gezeigt, wie sogar in kleinstem Kreise
schwerwiegende Differenzen zur
Moralfrage existieren und damit eine
allgemeine, praktische Moralrichtlinie
verunmöglichen. Ich möchte deshalb
mit den folgenden Zeilen der Diskussion

über Moral neue Impulse geben
und versuchen, eine «Moral-Richtung»
zu skizzieren. Die im Text mit (P)
bezeichneten Stellen sind die allgemein
üblichen philosophischen Definitionen

und Richtungen. Die mit (A)
bezeichneten Textstellen sind persönliche

Ansichten.

«Ethik» (P)

Der obgenannte Begriff ist griechischen

Ursprungs und bedeutet Sittenlehre.

Nach Aristoteles ist es die
praktische Philosophie, denn sie sucht
nach einer Antwort auf die allgemeine
Frage: Was sollen wir tun? Kant hat
dazu als Antwort den kategorischen
Imperativ gegeben.
Die Ethik ist eine, alles umfassende,
Wertlehre. Sie untersucht, was im Le-

Hilfe für ihre Kirchen sei. Die meisten,
die nach solchen Veranstaltungen
hervortreten und «bekennen», seien sowieso

Kirchgänger; nur wenige suchen die
Kirchen auf, wenn der Zirkus vorbei ist.
Martin J. Martin von den amerikanischen

Freidenkern lud den Evangelisten

Billy Graham übrigens zu einer
Debatte ein, aber der Freund Nixons
und römisch-katholischer Prälaten fand
es nicht nötig, überhaupt darauf zu
antworten.

Es ist beruhigend, festzustellen — aber
für uns sicher keine Ueberraschung —

dass auch mit dem Einsatz grosser
finanzieller Mittel und einer riesigen
Propaganda-Organisation die Entwicklung
des freien Denkens nicht mehr aufgehalten

werden kann. AC

ben und in der Welt wertvoll ist, denn
das ethische Verhalten besteht in der
Verwirklichung ethischer Werte. Die
«Bewertung» der einzelnen Faktoren
ist (je nach weltanschaulicher
Richtung) entweder variabel oder absolut.
Gefordert wird die Reifung des
Menschen mit dem Ziel, das Reich des
Seienden mit dem Reich des Seinsollenden

zu überbauen.

«Moral» (P)

Moral ist derjenige Ausschnitt aus
dem Reich der ethischen Werte, der
das Zusammenleben der Menschen
ermöglicht. Er ist eine Einschränkung
der vitalen Werte (Nahrungs-,
Geschlechts- und Geltungstrieb,
Sicherheitsverlangen usw.) zugunsten der
Sozialwerte (Anerkennung der fremden

Persönlichkeitsrechte, Gerechtigkeit,

Selbstbeherrschung usw.).
Stets und überall handelt es sich bei
der Moral um das, «was gute Sitte ist»
oder «was sich schickt».
Nach den einleitenden Begriffserläuterungen

zu Ethik und Moral wollen wir
nun die einzelnen Moralgrundlagen
näher besehen. Je nachdem ob der
Mensch sich die Begründung der Moral

erarbeitet oder ob er sie als Fremdgesetz

(z. B. von Gott) geben lässt,
spricht man von autonomer oder hete-
ronomer Moral. Diese werden ebenfalls

weiter aufgeteilt, wie folgendes
Schema zeigt (P):

Moral:

A) Heteronome fremdgesetzliche)
Moral

a) Theonome Moral: auf den von
«Gott» gesetzten Geboten
beruhende Moral (siehe Moraltheologie)

b) Absolute Moral: Anerkennung
von moralischen Werten, die vom
Erkanntwerden unabhängig sind

B) Autonome eigengesetzliche)
Moral

a) Relative Moral: Sie betrachtet
die moralischen Werte als
Funktion der jeweiligen Zielsetzung

des Menschen (siehe Uti-
litarismus)

b) Materiale Moral: Sie stellt le¬

diglich die sittlichen Werte
fest, ohne nach deren Herkunft
und Realisierbarkeit zu fragen

c) Formale Moral: Ein allgemeines
Prinzip (als Imperativ) für das
sittliche Handeln aufstellend.

(A) Aus dem bisher Gesagten sehen
wir eine wichtige primäre,
weltanschauliche Differenzmöglichkeit. Ist
der Moralsuchende in seiner
Weltanschauung an Gott (oder sonst ein

übergeordnetes System) gebunden, so
wird seine Moral heteronom sein müssen.

Der Atheist, der sich ohne übergeordnete

Stelle an die Spitze aller
Lebewesen setzt, wird sich die Moral selber

geben müssen und damit autonom
handeln. Als überzeugter Atheist weise

ich also die heteronome Moral ab

und werde folglich an dieser Stelle
nicht mehr darauf eingehen. Dafür

muss ich sehen, welche der drei
autonomen Moralrichtungen (oder evtl.
eine Kombination derselben) mir die

richtige sittliche Basis liefern kann.

Die materiale Moral ist nur dann von
Interesse, wenn ich mir keine weiteren
Gedanken über die Moral machen
möchte und mit einer reinen «Wertskala»

von «gut» bis «böse» zufrieden
bin und sie diskussionslos akzeptiere.
Da dies jedoch nicht zutrifft, kann ich
sie bald (nach der Kenntnisnahme) als

zu wenig weitreichend verlassen und

mich der relativen und der formalen
Moral zuwenden. Dies war auch am
Titze-Seminar der umstrittene Punkt.
Welche dieser zwei Moralrichtungen
scheint die bessere zu sein? Um dies

zu entscheiden, wollen wir noch rasch
ein paar wichtige Begriffsdefinitionen
aufstellen.

Kategorischer Imperativ (P)

Der Imperativ ist ein Gebot, ein
Befehl, ein Gesetz. Seit Kant wird mit

38



Imperativ eine allgemeingültige
sittliche Vorschrift im Gegensatz zum
persönlichen Grundsatz bezeichnet. Es
handelt sich um eine Regel, die ein
Sollen objektive Nötigung der
Handlung) ausdrückt. Der hypothetische

Imperativ gilt nur unter gewissen
Bedingungen. Der kategorische Imperativ

drückt ein unbedingtes,
unausweichliches Sollen aus, er legt die
Form und das Prinzip fest, aus der das
Handeln folgt (er ist quasi ein «Ur-
gesetz»).

Instinkt (P)

Naturtrieb, der gattungs- und artmäs-
sig durch Vererbung angeboren ist. Er
beeinflusst die Persönlichkeit stark
(automatische Handlung ohne freien
Willen), ist aber nicht mit Intelligenz
identisch.

Intelligenz (P)

Die Fähigkeit des «Begreifens»
(raschen Denkens und Urteilens),
«logischen Denkens» usw. Es gibt milieu-
und biologisch bedingte Intelligenzunterschiede.

Bewusstsein (P)

In der Psychologie das Insgesamt der
Bewustseinsinhalte, begleitet von
einem mehr oder weniger ausgeprägten

Wissen.

Wissen (P)

Wissen heisst Erfahrungen und
Einsichten haben (objektiv und subjektiv),
aus denen Urteile und Schlüsse gebildet

werden.

Wille (P)

Der geistige Akt, durch den ein (als
solcher erkannter) Wert erstrebt wird.

Freiheit (P)

Die Möglichkeit so zu handeln, wie
man will. Freiheit ist Willensfreiheit
(der Wille ist seinem Wesen nach
stets frei!).

(A) Mit diesen Definitionen wollen wir
nun die relative und formale Moral
bearbeiten. Zuerst wollen wir die formale
Moral untersuchen. Nach unserer
Moraldefinition B-c wird ein allgemeines
Prinzip aufgestellt. Die Basis wäre
ursprünglich autonom. Für die Prinzip-
übernehmer wird sie jedoch hetero-
nom, da die Uebernehmer diese Moral

diskussionslos vom «Erfinder» als

gültiges Prinzip übernehmen müssen.

Heute wird normalerweise der kategorische

Imperativ von Kant als Grundlage

der formalen Moral genommen.
Wie wir aus der Definition für den
Imperativ ersehen, handelt es sich
heute also bei der formalen Moral um
ein unbedingtes, unausweichliches
Moral-Sollen, das in jedem Menschen
unauslöschlich verankert ist. Wir können

Kant auf zwei verschiedene Arten
auslegen. Wenn wir den positivistischen,

naturwissenschaftlichen
Auslegungstypus nehmen, müssen wir in

Kant einen Anhänger des wissenschaftlichen

Determinismus kausale
Bestimmtheit) erblicken. Er setzt dann
einen genetischen Moralkod, der rein
biologisch begründet (und vererbbar)
ist. Für eine solche Theorie sprechen
heute diverse biochemische und
biologische Tatsachen. Sie hat den Nachteil,

dass damit kein freier Wille (und
damit Freiheit) möglich ist. Unser
«freier» Wille wäre schliesslich doch
auch der Determination unterworfen.
Ob dies wirklich so ist oder ob der
Mensch wirklich «frei» entscheiden
kann, ist eine noch nicht endgültig zu
beantwortende Frage. N. Hartmann
hat Kants Imperativ folgendermas-
sen kritisiert: «Sofern das besagt, dass
wirklich die jedesmalige Maxime der
Handlung ihre Richtschnur daran hat,
ob sie zugleich allgemeines Gesetz
sein könnte oder nicht, so liegt darin
offenkundig etwas, was der Mensch
als Persönlichkeit nicht prinzipiell
wollen kann. Er muss vielmehr
zugleich wollen, dass über alle
Allgemeingültigkeit hinaus noch etwas
Eigenes in seinem Verhalten sei, was
an seiner Stelle kein anderer tun sollte

oder dürfte. Verzichtet er hierauf,
so ist er eine blosse Nummer in der
Menge, durch jeden anderen ersetzbar,

seine persönliche Existenz ist
vergeblich, sinnlos.»
Prof. Baumgartner schreibt: «Da die
DNS die primäre Matrix der

Proteinsynthese und ohne sie kein Leben
möglich ist, ist eine kausalgesetzliche
Determination der Lebensvorgänge
praktisch bewiesen. In gleicher Richtung

sprechen die Feststellungen der
Genetik. Wir wissen, dass die Entwicklung

biologischer Varianten sprunghaft
erfolgt. Wenn das hereditäre Material
molekular fixiert wird, ist dies aus
quantenphysikalischen Gründen zu
erwarten. Es ist daher verständlich, dass
heute unter dem Gewicht experimenteller

Daten der überwiegende Teil
der Biologen eine Art Neopositivismus
vertritt.

Der Pressefonds

ist stets für Gaben empfänglich.
Postcheck-Konto 80 - 48 853
der Geschäftsstelle der FVS.
Besten Dank!

Akzeptiert man daher, dass das
komplexe Verhalten höherer Tiere und die
dabei anzunehmenden psychischen
Inhalte verschiedene Erscheinungsweisen

identischer Grundprozesse
sind, dann ist an der kausalen
Determiniertheit auch der psychischen
Erscheinungen kaum zu zweifeln.
Sofern Kant «biologisch» ausgelegt
wird, kann ich ihm eine gewisse
Richtigkeit nicht absprechen. Akzeptiere
ich die «Moral-Matrix» (als Chemiker
neige auch ich zum Neopositivismus),
so dreht sich das Gespräch nur noch
darüber, wie erfasse ich diese
«UrMoral» (wobei ich mich ja dann sowieso

nach dem Kausalgesetz verhalte).
Es gibt jedoch Phänomene, die zur
Ansicht bewegen, dass es aber doch
Freiheit gibt! Biologisch ist es möglich,

dass sich ein Wesen so weit
entwickelt, dass es zu «freien» (z. B. bi-
phasischen) Entscheidungen fähig ist.
In dem Fall ist aber (sofern dies beim
Menschen zutrifft) der Moral-Imperativ
als Imperativ hinfällig und überholt.
Man müsste hier Kant also ablehnen.
Kant kann jedoch auch theologisch
ausgelegt werden. Setzt man ein
allmächtiges, übergeordnetes System
(Gott) voraus, so ist der Imperativ hiervon

ausgehend. Nach Kant kann aus
dem moralischen Gesetz in uns und
dem Bedürfnis, aus innerer Pflicht
danach zu handeln, auf Gott als dessen
Urheber und Garant geschlossen werden.

Nach dieser Auslegung wird die
Moral von Kant heteronom und muss
von mir schon aus prinzipiellen welt-
anschaulischen Gründen abgelehnt
werden (siehe z.B. «Kleiner geschichtlicher

Ueberblick über die Philosophie
des Atheismus», im «Freidenker»
11/1968).

Es soll aber erwähnt werden, dass
diese Kant-Auslegung heute noch
immer das wesentliche Basisstück jeder
religiösen Begründung einer Kirche
bildet. Von hier aus arbeiten die Mehrzahl

der modernen Theologen. Es

soll auch daran erinnert werden, dass
man nicht sicher weiss, ob es Kant
mit diesem «Gottesbeweis» ernst war.
Er stand unter starkem kirchlichem
Druck (seine Kritik der reinen Ver-

39



nunft war auf dem Index) und musste
einen offenen Bruch mit der Kirche
vermeiden. Es ist jedoch interessant,
wie er selbst in seiner Grundlegung
zur Metaphysik der Sitten zugibt, dass
der Imperativ des Willens zur Moral
ein synthetischer Satz a priori (im
Gegensatz zum analytischen Satz a priori)

ist und deshalb nicht beweisbar ist!
Er bezeichnet auch den Imperativ als

autonom, obwohl (analytisch gedacht)
dies sich nicht mit einer übergeordneten

Stelle Gott) vereinbaren lässt.
Damit möchte ich die formale Moral
verlassen und mich der relativen Moral
zuwenden.
(A) Die relative Moral ist sehr
zweckgerichtet. Die prinzipielle Zielsetzung
ist (normalerweise) das Verhältnis
(und Eingliederung) des Einzelindividuums

in die (soziale) Gemeinschaft.
Dies kann nur erfolgen, wenn der
Einzelne auf einen Teil seiner Freiheit
verzichtet zugunsten positiver sozialer
Werte. Dieser Verzicht macht klar,
dass sich die relative Moral (einfach
ausgedrückt) eines Lohn-Busse-Systems

bedient. Es wird auch sofort
klar, dass die Moral sehr stark von
Mensch zu Mensch variieren kann, da

jeder Mensch biologische und psychische

Eigenarten aufweist und demzufolge

die «Verzicht-Grenze» verschieden

anlegt.

Anhand des Zwingli-Kalenders 1970
haben wir uns in der Aprilnummer die
edle Humanität des Alten Testaments
zu Gemüte geführt («Der vergessliche
Professor»). Diesmal soll uns die gleiche

Publikation zu einer kleinen
Unterweisung in Himmelskunde dienen.
Vor rund fünfzig Jahren ist nämlich der
Himmel entdeckt, bzw. wiederentdeckt
worden, und das erfahren wir jetzt,
etwas spät, doch hoffentlich nicht allzu
spät, aus dem Zwingli-Kalender. Pfarrer

Dr. Walter Lüthi (Bern) würdigt
daselbst den im vergangenen Jahr
verstorbenen weltberühmten Schweizer
Theologen Karl Barth als Entdecker,
Forscher und Bekenner — in
erstgenannter Eigenschaft eben als Entdek-
ker des Himmels. Er beschreibt, wie
es in den ersten zwei Dezennien dieses

Jahrhunderts um den Theologen-
und Pfarrerberuf übel stand, wie man
sich, den Eindrücken einer zunehmend
weltlichen Welt ausgesetzt, des
Christenglaubens schämte: «Wir hatten

Mit der relativen Moral kann nicht ein
allgemeingültiger Moralwert geliefert
werden. Vielmehr handelt es sich darum,

eine möglichst grosse Anzahl
Einzelpersonen in eine zufriedene
Gemeinschaft einzugliedern und für die
Aussenstehenden einen grösseren
Toleranzbereich freizuhalten (siehe z. B.

den sozialen Eudämonismus mit u. a.

Epikur, Leibniz, Shaftesbury, Feuerbach,

Spencer und Bentham). Die hier
deshalb zu behandelnde Frage lautet:

Welche Freiheiten dürfen wir als
Individuum behalten und welche müssen

wir der sozialen Ordnung opfern?
Ich möchte diese Frage augenblicklich
nicht mit einer «provisorischen
Lösung» versehen. Ich möchte nur
festhalten, dass momentan die relative
Moral sicher die bessere Chance für
einen «Moral-Erfolg» bietet. Die
formale Moral ist höchstens in der
positivistischen Anwendung bedingt
brauchbar. Die relative Moral setzt
aber als «Verhandlungsbasis» eine
Selbstanalyse voraus, um das Lohn-
Busse-System zu erkennen. Die
moralische Eigenliebe bei vielen Mitmenschen

erweist sich hier aber oft als
stärker. Der menschliche Stolz könnte
unter dem Eindruck einer «Lohn-Busse-Moral»

etwas leiden!
Trotzdem: Viel Erfolg bei der
Moralsuche! A. Anderes

den Himmel verloren.» Welche frühere
Christengeneration den Himmel
besessen hat, verrät uns Pfarrer Lüthi
nicht, doch ist es glaubhaft, dass sich
die Generation, die während des
Ersten Weltkriegs jung war, nicht im

Himmel dünken konnte.
Aber dann kam der grosse Karl Barth
mit seinem den theologischen
Liberalismus befehdenden Buch über den
Römerbrief (1919) und «sprach vom
Einen, und das war eben, etwas
abgekürzt ausgedrückt, der Himmel
Es war der Himmel, der da für uns
entdeckt, genau gesagt wiederentdeckt
wurde.» Und weiter: «Nur schwer wird
man sich heute einen Begriff davon
machen können, wie die Mitteilung auf
uns wirkte, dass es einen Himmel gibt,
der ernst zu nehmen ist. So empfanden

wir Barth als Entdecker.»
Was ist von dieser Entdeckung zu
halten? Ist Barth etwa gleich dem Apostel

Paulus (2. Kor. 12, 2-4) in den dritten

Himmel entrückt worden und hat,

den Apostel überbietend, genaue
Nachricht von dort gebracht? Hat er
als Schilderer des Himmels gar den
christlichen Seher Emanuel Swedenborg

übertroffen und nachprüfbare
Beweise für die Richtigkeit seiner
Schilderung vorgelegt? Keine Spur!
Was Barth innerhalb der protestantischen

Christenheit entdeckt oder
wiederentdeckt und sich erfolgreich
zunutze gemacht hat, ist die Tatsache,
dass diejenigen Sachwalter der Religion

am meisten Glauben finden, die
ihre sogenannten Wahrheiten in einer
Sprache unbedingter Gewissheit
vortragen. Nachdem sich die liberalen
Theologen des 19. Jahrhunderts vom
Supranaturalismus der Bibel weit
entfernt hatten, gebrauchte Karl Barth die
biblischen Begriffe wieder so, wie sie
ursprünglich zweifellos gemeint waren,
als Bezeichnungen für schlechthin
Uebernatürliches, Ueberweltliches, für
das Ganz-Andere Gottes und des
Gottesreiches, eben für das, was Lüthi in

den Begriff «Himmel» zusammenfasst.
Bei der Durchführung dieses Prinzips
war Barth deshalb so erfolgreich, weil
er ein Virtuose im Scheingefecht mit
nichtchristlichen und sonstigen gegnerischen

Ansichten war, sie alle mit dem
angeblich Ganz-Anderen der
Christusoffenbarung überfahrend, und weil er
über eine suggestive Sprache verfügte.

Von irgendwelchem Beweis oder

gar von Erschliessung des christlichen
Himmels für uns geplagte Menschen,
wie gesagt, keine Spur.
Natürlich, Pfarrer Lüthi darf voraussetzen,

dass ihn die Leser des Zwingli-
Kalenders richtig verstehen: es handelt

sich nicht um den Himmel selber,
sondern um den erneuerten Glauben
an ihn. Aber wenn er den Himmel
wirklich ernst nähme, wie es angeblich
bei Barth zu lernen ist, so scheute er
sich, in floskelhafter Weise so zu
sprechen, als wäre die barthianische Theologie

des Himmels dieser selber.
Hegel freilich hat in seiner «Philosophie

der Weltgeschichte» behauptet:
«Die Kirche ist das gegenwärtige
Himmelreich, und die christliche Welt ist
die Welt der Vollendung.» Aber der
christliche Dichter Matthias Claudius
dachte realistischer, als er schrieb:
«Man hat darum die Sache nicht, dass
man davon reden kann und davon
redet.» Und was Claudius nicht zu denken

wagte, dachte und schrieb Georg
Christoph Lichtenberg: «Keine Erfindung

ist wohl dem Menschen leichter
geworden als die eines Himmels.»

Robert Mächler

Der Entdecker des Himmels

40


	Moral ohne Gott!

