Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 53 (1970)

Heft: 9

Artikel: Anmerkungen zu den Evangelien : (V)
Autor: Méchler, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411855

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

sondern des Vatikans wegen. So habe
ein Hotelportier dem Journalisten der
«Ecclesia» erklart: «Der Vatikan ist
reich. Er unternimmt nichts fur den
Vietnam. Nichts gegen die Lepra.
Nichts fiir die Arbeiter.» In seinen
Augen sei der Vatikan ein kirchliches,
mit Geld vollgestopftes Monaco, das
sich nur dazu berufen fihle, den ka-
pitalistischen Imperialismus zu unter-
stitzen. Wir Freidenker konnen nicht
umhin, die Meinung dieses Hotelpor-
tiers voll und ganz zu teilen.

Der Autor hat sich daran gestossen,
dass in einem Bus ein Schild befestigt
war mit der Aufschrift: «<Zum Anhalten
bitte Knopf driicken oder an der Leine
ziehen», ausserdem entsprechende
lllustrationen. Unter anderem war dar-
auf ein mit einem kleinen schwarzen
Hut bekleideter, dicker katholischer
Priester abgebildet, der mit Hilfe eines
riesigen Bauernregenschirms an der
Leine zog. Selbst die antiklerikalsten
Franzosen wiirden in einem Pariser Bus
ein Schild nicht dulden, auf welchem
ein Priester oder Heilsarmeesalutist
derartig verunglimpft wird.

Trotz diesen schmerzlichen Erfahrun-
gen betrachtet der Verfasser des Ar-
tikels die Schweden nicht als unduld-
sam. Der Schwede habe einen rationa-
listischen und praktischen atheisti-
schen Geist, welcher sich seltsamer-
weise mit einer Wiederauferstehung
der Urreligion verbinde: jedermann
lasse sich kirchlich beerdigen (Kunst-
stlick, wo doch die Geistlichen zugleich
Zivilstandsbeamte sind. Red.) und
Weihnachten werde mit grossem Jubel
gefeiert. Viele Geschenke werden aus-
getauscht, und uberall brennen Lich-
terbdume. Nur kénne man sich fragen,
ob iiberhaupt die Geburt Christi ge-
feiert werde. Denn Weihnachten heisse
in Schweden Julfest, welches vorchrist-
lichen Ursprungs sei und mit einem
entscheidenden Augenblick des Jahres
in Zusammenhang stehe — der Win-
tersonnwende.

Im Gegensatz zum etwas schockierten
katholischen Nordlandreisenden freuen
wir uns, dass es einem Volk bis heute
gelungen ist, das Buch der Natur nicht
ganz von einem theologischen Wilzer
verdriangen zu lassen, Max P. Morf

Anmerkungen zu den Evangelien

V)

Nach der Bergpredigt (Matth. 5, 22)
soll der Feuerholle verfallen sein, wer
seinen Bruder einen Narren schilt. Je-
sus selber darf die Phariséder ungestraft
Schlangenbrut nennen, die Christen
rechnen es ihm als einen Beweis unbe-
dingter Wahrhaftigkeit an. Gibt er sich
Rechenschaft von den sicher vorlian-
denen individuellen Unterschieden zwi-
schen den Pharisdern? Bedenkt er,
dass das Ungute, das er ihnen vorwirft,
in gesellschaftlichen Verhéiltnissen
wurzelt, fiur die sie nur zum Teil per-
sdnlich verantwortlich sind? Ruick-
sichtsloser Gefiihls- und Gedanken-
ausdruck ist nicht die wahre Wahrhaf-
tigkeit. Um auf férderliche Art wahrhaf-
tig zu sein, muss man sich einer um-
sichtigen Welt- und Menschenkennt-
nis befleissigen.

Was fiir einen verderblichen Zauber
empfanden wohl jene Fische, die der
Mirakelglorie Jesu zuliebe massenhaft
ins Netz gingen (Lk. 5, 1—11)? Sie fill-
ten zwei Schiffe, und die Jinger und
deren Gehilfen hatten das wenig er-
bauliche Geschift, ihnen die Képfe zu
zerschlagen. Fir Jesus scheint dieser

72

Aspekt der Sache unerheblich gewe-
sen zu sein. Wenn Petrus ihn bittet,
er mdge von ihm weggehen, so spricht
daraus vielleicht mehr die Furcht vor
einem Schwarzmagier als die Ehrfurcht
vor einem wundertédtigen Gottessohn.

*

Lk. 5, 33—39. Ein Mensch von vernunft-
freundlicher Gesinnung héitte den Pha-
risdern und Schriftgelehrten zu erkla-
ren versucht, dass naturgemésses Es-
sen und Trinken einem gottseligen Le-
ben allenfalls férderlicher sei als Fa-
sten. Statt dessen antwortet Jesus mit
Gleichnisreden., Deren erster Teil ist
eine Kundgebung seines Selbstbe-
wusstseins: die Gaste des Briutigams
(des Gottessohnes) fasten nicht. Die
darauffolgenden  Gleichnisse vom
neuen Lappen auf einem alten Kleid
und vom jungen Wein in alten Schléu-
chen bedeuten wohl den Gegensatz
zwischen altem (alttestamentlichem)
Gesetz und neuer (evangelischer) Ge-
sinnung. Aber mit Matth. 5, 17, wonach
er das Gesetz erfillen will, verleugnet
er diesen Gegensatz. Das Verhiltnis
zum Alten Testament und seinem fana-
tisch-autoritaren Jahve bleibt zweideu-
tig, und diese Zweideutigkeit hat sich in

der Geschichte der Christenheit ver-
hangnisvoll ausgewirkt.

*

Die Einbildung, das auserwihlte Volk
Gottes zu sein, hatte die innere Strafe
in sich, dass die religidsen Fihrer die
Juden fortwdhrend zu héherer Gott-
wohlgefilligkeit anstacheln mussten —
bis endlich jener Fuihrer erstand, der
das menschlich Unmégliche, die Ver-
leugnung der Weltliebe, verlangte, zu-
gleich einer, der dies als Messias, als
Gottessohn verlangte: Grund genug
fur den Hass und Vernichtungswillen
derer, die solche Zumutung und sol-
chen Anspruch unmittelbar vernehmen
mussten. Das Judenvolk, das alle reli-
giose Ehre allein seinem Gott geben
wollte, musste sich durch den Anspruch
Jesu besonders schockiert fiihlen. Die
Kirchenchristen kénnen ihn nur darum
so fraglos lieben, weil sie ihn nicht als
wirklichen Menschen erleben mussen.

*

Als die Theologen sich dariiber zank-
ten, ob der «Sohn» mit dem «Vater»
wesenseins sei oder nicht, hitten sie
nur den natirlichen Wesensunter-
schied von Vater und Sohn zu beach-
ten brauchen: kein Sohn ist mit dem
Vater schlechthin wesenseins, er hat
teils das Wesen des Vaters, teils das
der Mutter und dazu noch Wesens-
eigenschaften der &lteren Vorfahren.
Die Theologen haben nun die Aus-
flucht, das Verhiltnis zwischen Gott-
vater und Gottsohn sei nicht aus dem
natiirlichen Vater-Sohn-Verhiltnis zu
begreifen, sondern umgekehrt. Aber es
hat noch nie zu etwas Gutem gefiihrt,
wenn man Bekanntes durch Unbekann-
tes erlautern wollte.

*

Der Sohn kénne «nichts von sich aus
tun, er sehe denn den Vater etwas
tun» (Joh. 5, 19). Ein paar Sitze da-
nach (Vers 22) heisst es, der Vater
richte nicht, sondern der Sohn. Im Wi-
derspruch zu Joh. 5, 19, kann also der
Sohn richten, obschon er den Vater
nicht richten sieht. Dazu die «Gewal-
tentrennung» (Vers 45): Richten wird
zwar der Sohn, aber anklagen muss
Mose, der dies vermutlich auf Grund
der sechshundert Gesetze der Thora
tun wird, so dass die gesamte Christen-
heit unter Anklage gestellt wiirde. Spéi-
ter versichert der Sohn wieder, er sei
nicht gekommen, um die Welt zu rich-
ten (Joh. 12, 47). Da kann man wohl
sagen: Je konfuser die Lehre, desto
fester wird sie geglaubt.

*



In der Rechtfertigungsrede vor den
Juden, Joh. 5, 16—47, tut sich dreierlei
kund: erstens der Selbstgenuss in der
beharrlichen Aussage, er sei «der
Sohn», wobei er das Aufreizende etwas
mildert, indem er von sich selbst meist
in der dritten Person redet und zwi-
schenhinein das geheimnisvoll ténen-
de, im Grunde sinnlose Wort «Men-
schensohn» gebraucht; zweitens die
scheinbare Selbstverleugnung in der
mehrfachen Versicherung, er tue nichts
aus sich selber und zeuge nicht von
sich selber, womit er zwar als Gottes-
sohn gelten, doch auch der ganz Be-
scheidene, das blosse Werkzeug — als
solches auch nicht wahrhaft verant-

wortlich — sein will; drittens die hinter-
griindige Rachgier in der Klage, dass
die Juden nichts von ihm wissen wol-
len: «Und ihr wollt nicht zu mir kom-
men, um Leben zu haben» — seid also
des Todes: das ist der drohende Un-
terton. (Fur die Beurteilung des Chri-
stentums ist es unerheblich, ob die jo-
hanneischen Jesusreden von dem Na-
zarener wirklich gesprochen worden
sind oder nicht. Diese Reden haben
jedenfalls die Christologie der Kir-
chen bis heute geprigt, sie sind daher
ein integrierender Bestandteil der
christlichen Glaubensurkunde.)
(Fortsetzung folgt)

Robert Méchler

Was hast du mit deinem Gott gemacht ?

«Qu’'as-tu fait de ton Dieu?» heisst der
Titel eines von Michéle Joz-Roland
verfassten Buches. Diese Lehrerin
und ehemalige Insassin eines katholi-
schen Tdchternpensionates schildert
darin ihre Schulzeit im Internat in
Form eines Briefwechsels mit einer
ihrer friheren Kolleginnen, welche
Nonne geworden ist. Der Inhalt dieses
Werkes ist eine Anklage der Autorin
an die Schulbildung, welche jungen
Menschen in religiésen Instituten zu-
teil wird. ]

Ihr erster Kontakt mit der Geschichte
Gottes bestand in Form ausgeschnit-
tener Bilder, welche Adam, Eva, einen
Apfel, eine Schlange und einen bér-
tigen Gott darstellten. Bald hatte sie
wie ihre &lteren Kameradinnen den
Wunsch, zu kommunizieren, was natlir-
lich die Beichte einschloss. Dieses
«Tor zum inneren Frieden» hatte sie
jedoch stark erschiittert und verletzt:
«Meine Beichten waren wahrend Jah-
ren eine Mischung von Furcht, Geruch
von Siissholz, welches der Beichtva-
ter zu lutschen pflegte, sowie von na-
gender Ungewissheit, nicht alles ge-
sagt zu haben.» Bei der Kommunion
hatte sie Angst, dass ihre Zihne die
Hostie beriihrten, denn man hatte den
Schiilerinnen vorher einmal gesagt,
dass ein Freimaurer nach dem Got-
tesdienst die Hostie aus dem Mund
genommen, zu Hause mit einem Ham-
mer daraufgeschlagen und dass Bluts-
tropfen daraus hervorgedrungen wa-
ren. Auch was das Beten betrifft,
wurde in jenem Institut ziemlich viel
Unfug getrieben. So hatte ein Kin-
dergebet folgenden Wortlaut: «Klei-

ner Jesus, mach dass ich zu einer
Strohmatte werde, auf der Du Deine
Fiusse trocknen kannst.» Jede Schul-
stunde wurde mit der Bitte «Jesus,
Maria und Josef, helft mir in meinem
Todeskampf ... Jesus, Maria und Jo-
sef, macht dass ich in Eurer heiligen
Umgebung sterben kann!» eingeleitet.
Das Gute und das Boése, Begriffe,
worliber aut abstrakte Art doziert
wurde, waren fiir die jungen Zéglinge
nicht existent und konnten auch nicht
auf das tégliche Leben angewandt
werden. Der ganze Schulbetrieb war
nicht auf die Wirklichkeit ausgerich-
tet. So las man krankhafte und lebens-
fremde Geschichten tiber Heilige wie

Der Pressefonds

ist stets fiir Gaben empfinglich.
Postcheck-Konto 80 - 48 853
der Geschiftsstelle der FVS.
Besten Dank!

z.B. Anna von Guigne und Vitus von
Fontgalland.

Michéle Joz-Roland hatte nach ihrem
Aufenthalt im katholischen Pensionat
Padagogie studiert und eine Lauf-
bahn als Lehrerin eingeschlagen. Sie
unterrichtet jetzt Kinder im Alter von
7 bis 9 Jahren und sucht hie und da
fir kurze Zeit ein Kloster auf, um dort
in Ruhe weiteren Studien obliegen zu
kénnen. Der Versuch, wieder in reli-
gioser Gemeinschaft zu leben, ist ihr
misslungen, denn sie fand die Atmo-
sphéire hinter Klostermauern zu kiinst-
lich. Was die klésterliche Armut be-
trifft, so hatte sie einmal einer Oberin
ins Gesicht geschrien: «lhr verzichtet
auf Leckerbissen, aber |hr wisst nichts
vom Hunger. lhr habt die Armut frei-
willig auf Euch genommen; die Armen
jedoch haben ihre Armut nicht selbst
gewihlt!»

Die Autorin erldutert den Beweggrunad
fur das Verfassen ihres Buches zutref-
fend: «lch wiinsche nur, dass es in die-
sen Pensionaten immer weniger Schii-
ler gebe, denn diese kommen weder
als gldubige Menschen noch als Men-
schen uberhaupt ins Leben hinaus.»
Hoffen wir, dass diese Anklageschrift
bald auch in deutscher Sprache er-
haltlich sein wird. Max P. Motf

«Der liebenswerteste Heuchler der Geschichte»

Der grosste rémische Philosoph, Se-
neca, war eine sehr zwiespiltige Per-
sénlichkeit. Durch nicht ganz einwand-
freie Machenschaften, wie etwa Intri-
gen und Bestechungen, erwarb er sich
das ungeheure Vermégen von 300 Mil-
lionen Sesterzen. Dem gegeniiber aber
steht seine philosophische Lehre, mit
der er die jiingere romische Stoa be-
griindete. So umstritten aber sein Cha-
rakter ist, so sicher ist, dass Seneca
eine der hervorragendsten literari-
schen Persénlichkeiten Roms war, des-
sen Einfluss auf die Nachwelt gewaltig
ist.

Lucius Annaeus Seneca wurde im
Jahre 5 oder 4 v. Chr. in Cordoba (Spa-
nien) geboren und kam in jungen Jah-

ren mit seiner Familie nach Rom, wo er
eine gute philosophische Ausbildung
erhielt. Anfanglich als Advokat titig,
entschied er sich dann fiir die Aemter-
laufbahn und wurde Quistor. Als Se-
nator trat er friih in Opposition mit
dem Kaisertum , wodurch er sich bei
Caligula missliebig machte. Caligula
bedrohte ihn mit dem Tode, wovor ihn
nur der Hinweis seiner Tante rettete,
dass er, der schwer asthmaleidend sei,
ohnehin bald sterben werde. Unter
Claudius traf ihn im Jahre 41 ein schwe-
rer Schicksalsschlag, als er auf Veran-
lassung der Messalina nach Korsika
verbannt wurde. Nach achtjahrigem
Exil rief ihn Agrippina, die vierte Gattin
des Claudius, nach Rom zuriick und

73



	Anmerkungen zu den Evangelien : (V)

