
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 53 (1970)

Heft: 9

Artikel: Die Religiösität der Schweden

Autor: Morf, Max P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411854

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


jener Naturvölker zurücksinken würde,
die gleich den Affen von wildgewachsenen

Früchten leben.»

Ausführlich kritisiert Hartmann den vom
Apostel Paulus eingeführten Begriff
des stellvertretenden Opfertodes Christi.

Das die Ablehnung besiegelnde
Argument ist der Hinweis auf die
ausgebliebene Heilswirkung: «War als der
Sünde Sold der Tod und in weiterem
Sinne das Uebel hingestellt, so musste
die stellvertretende Wirkung des
Leidens Christi vor allem in der Erlösung
vom Tode und Uebel hervortreten; dies
ist aber nicht geschehen, denn beide
bestehen fort, und selbst die
Auferstehung ist den Sündern ebenso
gewiss wie den Gerechten, nur dass die
einen in der Hölle, die andern im Himmel

weiterleben.»

An und für sich brauchbare Ideen des
Neuen Testaments wären nach Eduard
von Hartmann das paulinische Prinzip
der Gewissensfreiheit, das heisst des
Ausschlusses jeden äusseren
Autoritätszwanges in religiösen Dingen, und
das johanneische Prinzip der Liebe.
Eine tragfähige Religionsgrundlage
sind diese Prinzipien aber nicht: «Er-
steres ist ersichtlich identisch mit dem
Prinzip des Protestantismus, d. h. es
ist eine rein formalistische inhaltsleere
Negation, die sich wohl zerstörend
gegen etwas Gegebenes (sei es nun wie
bei Paulus das historische Judentum
oder wie bei uns das historische
Christentum) kehren und betätigen, aber
an und für sich nichts schaffen und
aufbauen kann. Letzteres Prinzip bleibt
uns also allein von diesen beiden übrig;
es ist das Positive des gesamten
Evangeliums, das evangelisch-christliche
Prinzip in seiner exoterischen Fassung.
Nun ist aber die Liebe als Gottesliebe
entweder unmöglich, insofern der zu
liebende Gott sich als nicht liebenswert

darstellt, oder illusorisch, sofern
sie durch einen geläuterten Gottesbegriff

gegenstandslos wird; hingegen ist
die Liebe als Menschenliebe wohl ein
ethisches, aber nicht ein religiöses
Prinzip, also wohl ein wenn auch
unzulänglicher Baugrund für eine Moral,

aber in keiner Weise für eine Religion.»
An den johanneischen Schriften (viertes

Evangelium und Johannesbriefe)
ist überdies zu beanstanden, dass sie
wohl die Religion der Liebe verkünden,
jedoch unter Abschliessung gegen die
Ungläubigen: «Die Trennung zwischen
Juden und Heiden, welche die Juden
machten, die von Griechen und Barbaren,

welche die Griechen machten, die
von weissen Kulturmenschen und
Wilden, welche die europäischen Kolonisten

der Neuzeit machen, sind human

gegen die Sonderung von Gottes- und

Teufelskindern, da der Gegensatz bei
ersteren nur relativ, bei letzteren
absolut ist (als zwischen unsterblichen
Lebendigen und lebendig Toten). Er-
stere Gegensätze beruhen doch wenigstens

auf einer realen Grundlage, deren

Bedeutung nur übertrieben wird,
während die johanneische Zweiteilung
als ein Phantasiegebilde geistlichen
Hochmuts in der Luft schwebt.»
Aus verschiedenen Gründen war dem
Buch wenig Erfolg beschieden. Im

Kriegsjahr 1870, beim Erscheinen der
ersten Auflage, hatten die Deutschen
andere Interessen. Später publizierte
Eduard von Hartmann, nunmehr ohne
Decknamen, noch verschiedene Werke

mit teilweise sehr scharfer Kritik am
Christentum, namentlich am liberalen
Protestantismus, den er als Pseudo-
christentum erkannte. Diese und dann
auch die zweite Auflage des hier ge-

Die französische katholische
Monatsrundschau «Ecclesia» veröffentlichte

in ihrer Ausgabe vom Juli 1970 einen
Bericht über das Leben in Schweden.
Neben sozialen, politischen, kulturellen

und wirtschaftlichen Themen kam
auch die Religion zur Sprache.
Die lutherische Staatskirche ist bei der
Volksmasse nicht sehr beliebt, und die
Gottesdienste werden nur schwach
besucht; an Werktagen bleiben die
Kultstätten geschlossen. Die Geistlichen

sind vom Staat gut besoldete

würdigten Buches vermochten aber
keine dauerhafte Aufmerksamkeit auf
sich zu ziehen. Der Religionskritiker
Hartmann sah sich mehr und mehr
durch Nietzsche verdrängt, der sowohl
inhaltlich, als extremistischer Gegner
der christlichen Moral, wie auch dank
seiner neuartigen Sprachkunst
faszinierender wirkte als der systematische,
im sprachlichen Ausdruck etwas
umständliche Hartmann. Das philosophische

Lehrgebäude Hartmanns, eine
kühne, aber zum Teil schwerverständliche

Kombination der Willenslehre
Schopenhauers mit der Vernunftlehre
Hegels, gewann keine grosse
Anhängerschaft. Es war, wie Hartmann selber

bemerkte, den damaligen
materialistischen Naturwissenschaftern zu
metaphysisch, zu mystisch, für die Theologen

wegen seiner pantheistischen und
pessimistischen Züge nicht annehmbar.

Man kann sich heute fragen, ob
das nihilistische Hitlertum möglich
geworden wäre, wenn der gemässigte
Hartmann als Kritiker des Christentums
mehr beachtet worden wäre als Nietzsche.

Vor allem im Hinblick auf seine
religionskritischen Werke ist gewiss
nicht abwegig, was Arthur Drews, sein
namhaftester Schüler, Verfasser der
seinerzeit stark umstrittenen «Christusmythe»,

gesagt hat: Eduard von
Hartmann sei unter allen grossen Denkern
des deutschen Volkes der grösste
Kritiker. Robert Mächler

Funktionäre, welche zugleich noch das
Zivilstandsamt innehaben. Sie werden
auf Lebzeiten ernannt und haben
demzufolge einen krisenfreien Posten. Wie
der Berichterstatter ausführte, seien
die heutigen Schweden weder religiös
noch metaphysisch veranlagt, was sie
aber nicht hindere, das Evangelium in

die Tat umzusetzen, statt nur mit lauter
Stimme davon zu reden. Man denke
nur an die weitausgebauten
Sozialeinrichtungen und die Machteinschränkung

der Reichen durch den Fiskus. Die
Abneigung gegen das amtliche Luthertum

wird jedoch auf komische Art und
Weise durch die Verbreitung der Sekten

kompensiert. So sollen die Zeugen
Jehovas in Schweden Zehntausende
von Anhängern haben und die Mormonen

auch sehr aktiv wirken. Der
Katholizismus entwickle sich auch — sei
aber heftigen Anschuldigungen ausgesetzt;

und dies weniger der Doktrin,

Formulare zum Kirchenaustritt
sind bei der Gescnäftsstelle der FVS, 8047 Zürich, Langgrütstrasse 29,

erhältlich.

Die Religiosität der Schweden

71



sondern des Vatikans wegen. So habe
ein Hotelportier dem Journalisten der
«Ecclesia» erklärt: «Der Vatikan ist
reich. Er unternimmt nichts für den
Vietnam. Nichts gegen die Lepra.
Nichts für die Arbeiter.» In seinen
Augen sei der Vatikan ein kirchliches,
mit Geld vollgestopftes Monaco, das
sich nur dazu berufen fühle, den
kapitalistischen Imperialismus zu
unterstützen. Wir Freidenker können nicht
umhin, die Meinung dieses Hotelportiers

voll und ganz zu teilen.
Der Autor hat sich daran gestossen,
dass in einem Bus ein Schild befestigt
war mit der Aufschrift: «Zum Anhalten
bitte Knopf drücken oder an der Leine
ziehen», ausserdem entsprechende
Illustrationen. Unter anderem war darauf

ein mit einem kleinen schwarzen
Hut bekleideter, dicker katholischer
Priester abgebildet, der mit Hilfe eines
riesigen Bauernregenschirms an der
Leine zog. Selbst die antiklerikalsten
Franzosen würden in einem Pariser Bus
ein Schild nicht dulden, auf welchem
ein Priester oder Heilsarmeesalutist
derartig verunglimpft wird.

(V)

Nach der Bergpredigt (Matth. 5, 22)
soll der Feuerhölle verfallen sein, wer
seinen Bruder einen Narren schilt.
Jesus selber darf die Pharisäer ungestraft
Schlangenbrut nennen, die Christen
rechnen es ihm als einen Beweis
unbedingter Wahrhaftigkeit an. Gibt er sich
Rechenschaft von den sicher vorhandenen

individuellen Unterschieden
zwischen den Pharisäern? Bedenkt er,
dass das Ungute, das er ihnen vorwirft,
in gesellschaftlichen Verhältnissen
wurzelt, für die sie nur zum Teil
persönlich verantwortlich sind?
Rücksichtsloser Gefühls- und Gedankenausdruck

ist nicht die wahre Wahrhaftigkeit.

Um auf förderliche Art wahrhaftig

zu sein, muss man sich einer
umsichtigen Welt- und Menschenkenntnis

befleissigen.

Was für einen verderblichen Zauber
empfanden wohl jene Fische, die der
Mirakelglorie Jesu zuliebe massenhaft
ins Netz gingen (Lk. 5, 1-11)? Sie füllten

zwei Schiffe, und die Jünger und
deren Gehilfen hatten das wenig
erbauliche Geschäft, ihnen die Köpfe zu

zerschlagen. Für Jesus scheint dieser

Trotz diesen schmerzlichen Erfahrungen

betrachtet der Verfasser des
Artikels die Schweden nicht als unduldsam.

Der Schwede habe einen
rationalistischen und praktischen atheistischen

Geist, welcher sich seltsamerweise

mit einer Wiederauferstehung
der Urreligion verbinde: jedermann
lasse sich kirchlich beerdigen (Kunststück,

wo doch die Geistlichen zugleich
Zivilstandsbeamte sind. Red.) und
Weihnachten werde mit grossem Jubel
gefeiert. Viele Geschenke werden
ausgetauscht, und überall brennen
Lichterbäume. Nur könne man sich fragen,
ob überhaupt die Geburt Christi
gefeiert werde. Denn Weihnachten heisse
in Schweden Julfest, welches vorchristlichen

Ursprungs sei und mit einem
entscheidenden Augenblick des Jahres
in Zusammenhang stehe — der
Wintersonnwende.

Im Gegensatz zum etwas schockierten
katholischen Nordlandreisenden freuen
wir uns, dass es einem Volk bis heute
gelungen ist, das Buch der Natur nicht
ganz von einem theologischen Wälzer
verdrängen zu lassen. Max P. Morf

Aspekt der Sache unerheblich gewesen

zu sein. Wenn Petrus ihn bittet,
er möge von ihm weggehen, so spricht
daraus vielleicht mehr die Furcht vor
einem Schwarzmagier als die Ehrfurcht
vor einem wundertätigen Gottessohn.

*

Lk. 5, 33—39. Ein Mensch von
vernunftfreundlicher Gesinnung hätte den
Pharisäern und Schriftgelehrten zu erklären

versucht, dass naturgemässes
Essen und Trinken einem gottseligen
Leben allenfalls förderlicher sei als
Fasten. Statt dessen antwortet Jesus mit
Gleichnisreden. Deren erster Teil ist
eine Kundgebung seines Selbstbe-
wusstseins: die Gäste des Bräutigams
(des Gottessohnes) fasten nicht. Die
darauffolgenden Gleichnisse vom
neuen Lappen auf einem alten Kleid
und vom jungen Wein in alten Schläuchen

bedeuten wohl den Gegensatz
zwischen altem (alttestamentlichem)
Gesetz und neuer (evangelischer)
Gesinnung. Aber mit Matth. 5, 17, wonach
er das Gesetz erfüllen will, verleugnet
er diesen Gegensatz. Das Verhältnis
zum Alten Testament und seinem
fanatisch-autoritären Jahve bleibt zweideutig,

und diese Zweideutigkeit hat sich in

der Geschichte der Christenheit
verhängnisvoll ausgewirkt.

*

Die Einbildung, das auserwählte Volk
Gottes zu sein, hatte die innere Strafe
in sich, dass die religiösen Führer die
Juden fortwährend zu höherer
Gottwohlgefälligkeit anstacheln mussten —

bis endlich jener Führer erstand, der
das menschlich Unmögliche, die
Verleugnung der Weltliebe, verlangte,
zugleich einer, der dies als Messias, als
Gottessohn verlangte: Grund genug
für den Hass und Vernichtungswillen
derer, die solche Zumutung und
solchen Anspruch unmittelbar vernehmen
mussten. Das Judenvolk, das alle
religiöse Ehre allein seinem Gott geben
wollte, musste sich durch den Anspruch
Jesu besonders schockiert fühlen. Die
Kirchenchristen können ihn nur darum
so fraglos lieben, weil sie ihn nicht als
wirklichen Menschen erleben müssen.

*

Als die Theologen sich darüber zankten,

ob der «Sohn» mit dem «Vater»
wesenseins sei oder nicht, hätten sie
nur den natürlichen Wesensunterschied

von Vater und Sohn zu beachten

brauchen: kein Sohn ist mit dem
Vater schlechthin wesenseins, er hat
teils das Wesen des Vaters, teils das
der Mutter und dazu noch
Wesenseigenschaften der älteren Vorfahren.
Die Theologen haben nun die
Ausflucht, das Verhältnis zwischen
Gottvater und Gottsohn sei nicht aus dem
natürlichen Vater-Sohn-Verhältnis zu

begreifen, sondern umgekehrt. Aber es
hat noch nie zu etwas Gutem geführt,
wenn man Bekanntes durch Unbekanntes

erläutern wollte.

Der Sohn könne «nichts von sich aus
tun, er sehe denn den Vater etwas
tun» (Joh. 5, 19). Ein paar Sätze
danach (Vers 22) heisst es, der Vater
richte nicht, sondern der Sohn. Im

Widerspruch zu Joh. 5, 19, kann also der
Sohn richten, obschon er den Vater
nicht richten sieht. Dazu die
«Gewaltentrennung» (Vers 45): Richten wird
zwar der Sohn, aber anklagen muss
Mose, der dies vermutlich auf Grund
der sechshundert Gesetze der Thora
tun wird, so dass die gesamte Christenheit

unter Anklage gestellt würde. Später

versichert der Sohn wieder, er sei
nicht gekommen, um die Welt zu richten

(Joh. 12, 47). Da kann man wohl

sagen: Je konfuser die Lehre, desto
fester wird sie geglaubt.

*

Anmerkungen zu den Evangelien

72


	Die Religiösität der Schweden

