Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 53 (1970)

Heft: 9

Artikel: Die Religiositat der Schweden
Autor: Morf, Max P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411854

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

jener Naturvélker zuriticksinken wiirde,
die gleich den Affen von wildgewach-
senen Fruchten leben.»

Ausfiihrlich kritisiert Hartmann den vom
Apostel Paulus eingefiihrten Begriff
des stellvertretenden Opfertodes Chri-
sti. Das die Ablehnung besiegelnde
Argument ist der Hinweis auf die aus-
gebliebene Heilswirkung: «War als der
Siinde Sold der Tod und in weiterem
Sinne das Uebel hingestellt, so musste
die stellvertretende Wirkung des Lei-
dens Christi vor allem in der Erlésung
vom Tode und Uebel hervortreten; dies
ist aber nicht geschehen, denn beide
bestehen fort, und selbst die Aufer-
stehung ist den Siindern ebenso ge-
wiss wie den Gerechten, nur dass die
einen in der Hoélle, die andern im Him-
mel weiterleben.»

An und fiir sich brauchbare Ideen des
Neuen Testaments wiren nach Eduard
von Hartmann das paulinische Prinzip
der Gewissensfreiheit, das heisst des
Ausschlusses jeden &usseren Autori-
tatszwanges in religiosen Dingen, und
das johanneische Prinzip der Liebe.
Eine tragfdhige Religionsgrundlage
sind diese Prinzipien aber nicht: «Er-
steres ist ersichtlich identisch mit dem
Prinzip des Protestantismus, d. h. es
ist eine rein formalistische inhaltsleere
Negation, die sich wohl zerstérend ge-
gen etwas Gegebenes (sei es nun wie
bei Paulus das historische Judentum
oder wie bei uns das historische Chri-
stentum) kehren und betitigen, aber
an und fur sich nichts schaffen und
aufbauen kann. Letzteres Prinzip bleibt
uns also allein von diesen beiden iibrig;
es ist das Positive des gesamten Evan-
geliums, das evangelisch-christliche
Prinzip in seiner exoterischen Fassung.
Nun ist aber die Liebe als Gottesliebe
entweder unmoglich, insofern der zu
liebende Gott sich als nicht liebens-
wert darstellt, oder illusorisch, sofern
sie durch einen gelduterten Gottesbe-
griff gegenstandslos wird; hingegen ist
die Liebe als Menschenliebe wohl ein
ethisches, aber nicht ein religioses
Prinzip, also wohl ein wenn auch unzu-
langlicher Baugrund fiir eine Moral,

aber in keiner Weise fiir eine Religion.»
An den johanneischen Schriften (vier-
tes Evangelium und Johannesbriefe)
ist iberdies zu beanstanden, dass sie
wohl die Religion der Liebe verkiinden,
jedoch unter Abschliessung gegen die
Unglédubigen: «Die Trennung zwischen
Juden und Heiden, welche die Juden
machten, die von Griechen und Barba-
ren, welche die Griechen machten, die
von weissen Kulturmenschen und Wil-
den, welche die europiischen Koloni-
sten der Neuzeit machen, sind human
gegen die Sonderung von Gottes- und
Teufelskindern, da der Gegensatz bei
ersteren nur relativ, bei letzteren ab-
solut ist (als zwischen unsterblichen
Lebendigen und lebendig Toten). Er-
stere Gegensitze beruhen doch wenig-
stens auf einer realen Grundlage, de-
ren Bedeutung nur ibertrieben wird,
wihrend die johanneische Zweiteilung
als ein Phantasiegebilde geistlichen
Hochmuts in der Luft schwebt.»

Aus verschiedenen Griinden war dem
Buch wenig Erfolg beschieden. Im
Kriegsjahr 1870, beim Erscheinen der
ersten Auflage, hatten die Deutschen
andere Interessen. Spiter publizierte
Eduard von Hartmann, nunmehr ohne
Decknamen, noch verschiedene Wer-
ke mit teilweise sehr scharfer Kritik am
Christentum, namentlich am liberalen
Protestantismus, den er als Pseudo-
christentum erkannte. Diese und dann
auch die zweite Auflage des hier ge-

wiirdigten Buches vermochten aber
keine dauerhafte Aufmerksamkeit auf
sich zu ziehen. Der Religionskritiker
Hartmann sah sich mehr und mehr
durch Nietzsche verdringt, der sowohl
inhaltlich, als extremistischer Gegner
der christlichen Moral, wie auch dank
seiner neuartigen Sprachkunst faszi-
nierender wirkte als der systematische,
im sprachlichen Ausdruck etwas um-
stiandliche Hartmann. Das philosophi-
sche Lehrgebdude Hartmanns, eine
kiihne, aber zum Teil schwerverstind-
liche Kombination der Willenslehre
Schopenhauers mit der Vernunftlehre
Hegels, gewann keine grosse Anhin-
gerschaft. Es war, wie Hartmann sel-
ber bemerkte, den damaligen materia-
listischen Naturwissenschaftern zu me-
taphysisch, zu mystisch, fiir die Theolo-
gen wegen seiner pantheistischen und
pessimistischen Ziige nicht annehm-
bar. Man kann sich heute fragen, ob
das nihilistische Hitlertum méglich ge-
worden wire, wenn der gemissigte
Hartmann als Kritiker des Christentums
mehr beachtet worden wire als Nietz-
sche. Vor allem im Hinblick auf seine
religionskritischen Werke ist gewiss
nicht abwegig, was Arthur Drews, sein
namhaftester Schiiler, Verfasser der
seinerzeit stark umstrittenen «Christus-
mythe», gesagt hat: Eduard von Hart-
mann sei unter allen grossen Denkern
des deutschen Volkes der grosste Kri-
tiker. Robert Machler

Die Religiositit der Schweden

Die franzésische katholische Monats-
rundschau «Ecclesia» veréffentlich-
te in ihrer Ausgabe vom Juli 1970 einen
Bericht iiber das Leben in Schweden.
Neben sozialen, politischen, kulturel-
len und wirtschaftlichen Themen kam
auch die Religion zur Sprache.

Die lutherische Staatskirche ist bei der
Volksmasse nicht sehr beliebt, und die
Gottesdienste werden nur schwach
besucht; an Werktagen bleiben die
Kultstitten geschlossen. Die Geist-
lichen sind vom Staat gut besoldete

erhiltlich.
L

Formulare zum Kirchenaustritt

sind bei der Geschniftsstelle der FVS, 8047 Ziirich, Langgriitstrasse 29,

Funktionire, welche zugleich noch das
Zivilstandsamt innehaben. Sie werden
auf Lebzeiten ernannt und haben dem-
zufolge einen krisenfreien Posten. Wie
der Berichterstatter ausfiihrte, seien
die heutigen Schweden weder religios
noch metaphysisch veranlagt, was sie
aber nicht hindere, das Evangelium in
die Tat umzusetzen, statt nur mit lauter
Stimme davon zu reden. Man denke
nur an die weitausgebauten Sozialein-
richtungen und die Machteinschrin-
kung der Reichen durch den Fiskus. Die
Abneigung gegen das amtliche Luther-
tum wird jedoch auf komische Art und
Weise durch die Verbreitung der Sek-
ten kompensiert. So sollen die Zeugen
Jehovas in Schweden Zehntausende
von Anhéngern haben und die Mormo-
nen auch sehr aktiv wirken. Der Ka-
tholizismus entwickle sich auch — sei
aber heftigen Anschuldigungen ausge-
setzt; und dies weniger der Doktrin,

1



sondern des Vatikans wegen. So habe
ein Hotelportier dem Journalisten der
«Ecclesia» erklart: «Der Vatikan ist
reich. Er unternimmt nichts fur den
Vietnam. Nichts gegen die Lepra.
Nichts fiir die Arbeiter.» In seinen
Augen sei der Vatikan ein kirchliches,
mit Geld vollgestopftes Monaco, das
sich nur dazu berufen fihle, den ka-
pitalistischen Imperialismus zu unter-
stitzen. Wir Freidenker konnen nicht
umhin, die Meinung dieses Hotelpor-
tiers voll und ganz zu teilen.

Der Autor hat sich daran gestossen,
dass in einem Bus ein Schild befestigt
war mit der Aufschrift: «<Zum Anhalten
bitte Knopf driicken oder an der Leine
ziehen», ausserdem entsprechende
lllustrationen. Unter anderem war dar-
auf ein mit einem kleinen schwarzen
Hut bekleideter, dicker katholischer
Priester abgebildet, der mit Hilfe eines
riesigen Bauernregenschirms an der
Leine zog. Selbst die antiklerikalsten
Franzosen wiirden in einem Pariser Bus
ein Schild nicht dulden, auf welchem
ein Priester oder Heilsarmeesalutist
derartig verunglimpft wird.

Trotz diesen schmerzlichen Erfahrun-
gen betrachtet der Verfasser des Ar-
tikels die Schweden nicht als unduld-
sam. Der Schwede habe einen rationa-
listischen und praktischen atheisti-
schen Geist, welcher sich seltsamer-
weise mit einer Wiederauferstehung
der Urreligion verbinde: jedermann
lasse sich kirchlich beerdigen (Kunst-
stlick, wo doch die Geistlichen zugleich
Zivilstandsbeamte sind. Red.) und
Weihnachten werde mit grossem Jubel
gefeiert. Viele Geschenke werden aus-
getauscht, und uberall brennen Lich-
terbdume. Nur kénne man sich fragen,
ob iiberhaupt die Geburt Christi ge-
feiert werde. Denn Weihnachten heisse
in Schweden Julfest, welches vorchrist-
lichen Ursprungs sei und mit einem
entscheidenden Augenblick des Jahres
in Zusammenhang stehe — der Win-
tersonnwende.

Im Gegensatz zum etwas schockierten
katholischen Nordlandreisenden freuen
wir uns, dass es einem Volk bis heute
gelungen ist, das Buch der Natur nicht
ganz von einem theologischen Wilzer
verdriangen zu lassen, Max P. Morf

Anmerkungen zu den Evangelien

V)

Nach der Bergpredigt (Matth. 5, 22)
soll der Feuerholle verfallen sein, wer
seinen Bruder einen Narren schilt. Je-
sus selber darf die Phariséder ungestraft
Schlangenbrut nennen, die Christen
rechnen es ihm als einen Beweis unbe-
dingter Wahrhaftigkeit an. Gibt er sich
Rechenschaft von den sicher vorlian-
denen individuellen Unterschieden zwi-
schen den Pharisdern? Bedenkt er,
dass das Ungute, das er ihnen vorwirft,
in gesellschaftlichen Verhéiltnissen
wurzelt, fiur die sie nur zum Teil per-
sdnlich verantwortlich sind? Ruick-
sichtsloser Gefiihls- und Gedanken-
ausdruck ist nicht die wahre Wahrhaf-
tigkeit. Um auf férderliche Art wahrhaf-
tig zu sein, muss man sich einer um-
sichtigen Welt- und Menschenkennt-
nis befleissigen.

Was fiir einen verderblichen Zauber
empfanden wohl jene Fische, die der
Mirakelglorie Jesu zuliebe massenhaft
ins Netz gingen (Lk. 5, 1—11)? Sie fill-
ten zwei Schiffe, und die Jinger und
deren Gehilfen hatten das wenig er-
bauliche Geschift, ihnen die Képfe zu
zerschlagen. Fir Jesus scheint dieser

72

Aspekt der Sache unerheblich gewe-
sen zu sein. Wenn Petrus ihn bittet,
er mdge von ihm weggehen, so spricht
daraus vielleicht mehr die Furcht vor
einem Schwarzmagier als die Ehrfurcht
vor einem wundertédtigen Gottessohn.

*

Lk. 5, 33—39. Ein Mensch von vernunft-
freundlicher Gesinnung héitte den Pha-
risdern und Schriftgelehrten zu erkla-
ren versucht, dass naturgemésses Es-
sen und Trinken einem gottseligen Le-
ben allenfalls férderlicher sei als Fa-
sten. Statt dessen antwortet Jesus mit
Gleichnisreden., Deren erster Teil ist
eine Kundgebung seines Selbstbe-
wusstseins: die Gaste des Briutigams
(des Gottessohnes) fasten nicht. Die
darauffolgenden  Gleichnisse vom
neuen Lappen auf einem alten Kleid
und vom jungen Wein in alten Schléu-
chen bedeuten wohl den Gegensatz
zwischen altem (alttestamentlichem)
Gesetz und neuer (evangelischer) Ge-
sinnung. Aber mit Matth. 5, 17, wonach
er das Gesetz erfillen will, verleugnet
er diesen Gegensatz. Das Verhiltnis
zum Alten Testament und seinem fana-
tisch-autoritaren Jahve bleibt zweideu-
tig, und diese Zweideutigkeit hat sich in

der Geschichte der Christenheit ver-
hangnisvoll ausgewirkt.

*

Die Einbildung, das auserwihlte Volk
Gottes zu sein, hatte die innere Strafe
in sich, dass die religidsen Fihrer die
Juden fortwdhrend zu héherer Gott-
wohlgefilligkeit anstacheln mussten —
bis endlich jener Fuihrer erstand, der
das menschlich Unmégliche, die Ver-
leugnung der Weltliebe, verlangte, zu-
gleich einer, der dies als Messias, als
Gottessohn verlangte: Grund genug
fur den Hass und Vernichtungswillen
derer, die solche Zumutung und sol-
chen Anspruch unmittelbar vernehmen
mussten. Das Judenvolk, das alle reli-
giose Ehre allein seinem Gott geben
wollte, musste sich durch den Anspruch
Jesu besonders schockiert fiihlen. Die
Kirchenchristen kénnen ihn nur darum
so fraglos lieben, weil sie ihn nicht als
wirklichen Menschen erleben mussen.

*

Als die Theologen sich dariiber zank-
ten, ob der «Sohn» mit dem «Vater»
wesenseins sei oder nicht, hitten sie
nur den natirlichen Wesensunter-
schied von Vater und Sohn zu beach-
ten brauchen: kein Sohn ist mit dem
Vater schlechthin wesenseins, er hat
teils das Wesen des Vaters, teils das
der Mutter und dazu noch Wesens-
eigenschaften der &lteren Vorfahren.
Die Theologen haben nun die Aus-
flucht, das Verhiltnis zwischen Gott-
vater und Gottsohn sei nicht aus dem
natiirlichen Vater-Sohn-Verhiltnis zu
begreifen, sondern umgekehrt. Aber es
hat noch nie zu etwas Gutem gefiihrt,
wenn man Bekanntes durch Unbekann-
tes erlautern wollte.

*

Der Sohn kénne «nichts von sich aus
tun, er sehe denn den Vater etwas
tun» (Joh. 5, 19). Ein paar Sitze da-
nach (Vers 22) heisst es, der Vater
richte nicht, sondern der Sohn. Im Wi-
derspruch zu Joh. 5, 19, kann also der
Sohn richten, obschon er den Vater
nicht richten sieht. Dazu die «Gewal-
tentrennung» (Vers 45): Richten wird
zwar der Sohn, aber anklagen muss
Mose, der dies vermutlich auf Grund
der sechshundert Gesetze der Thora
tun wird, so dass die gesamte Christen-
heit unter Anklage gestellt wiirde. Spéi-
ter versichert der Sohn wieder, er sei
nicht gekommen, um die Welt zu rich-
ten (Joh. 12, 47). Da kann man wohl
sagen: Je konfuser die Lehre, desto
fester wird sie geglaubt.

*



	Die Religiösität der Schweden

