
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 53 (1970)

Heft: 9

Artikel: Zur Erinnerung an ein hundertjähriges Buch

Autor: Mächler, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411853

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Menschen als verantwortungslos und

gemeingefährlich zu deklarieren, nur
weil diese eine göttliche Schöpfung des
Weltalls verneint, ist eine gemeine,
von Vorurteilen behaftete Auffassung.
Die Ausdrucksweise des Verfassers
riecht bedenklich nach Inquisition.
Jedermann, sei er nun gottgläubig oder
nicht, weiss, dass es Naturgesetze gibt,
denen er sich unterordnen muss, und
dass es eine Kultur nur geben kann,
wenn sich das einzelne Glied der
Gemeinschaft den durch das Klima, die
Ernährungsweise, die geographische
Lage, die Eigenschaften seiner Rasse
und durch andere Faktoren bestimmten
Lebensbedingungen anpasst. Ein wirklich

denkender Atheist ist sich dieser
Tatsachen bewusst und hat es nicht
nötig, sich bequemlichkeitshalber auf
Gottes unerforschlichen Ratschluss zu

stützen. Wenn Huldrych Thomann
behauptet, ein Atheist könne sich bei
einer verantwortungslosen Handlung
unschuldig fühlen, weil er das arme
Produkt der Umwelt und Natur sei, so
können wir mit ebenso gutem Recht

sagen, dass ein an eine göttliche Macht
glaubender Mensch sich an begangenen

Uebeltaten nicht schuldig erklären
kann, weil Gott ihn falsch erschaffen
hat. Wenn wir uns das in allen Teilen
der Welt begangene Unrecht vor
Augen setzen, so können wir uns

fragen, wer denn den lieben Gott dazu

veranlasst hat, diese Welt so
unvollkommen zu schaffen. Vielleicht kann

uns der Autor des Aufsatzes darauf
eine einleuchtende Antwort geben.
Da Huldrych Thomann seinen
Diskussionsbeitrag in der «Neuen Zürcher
Zeitung» hat erscheinen lassen, kann

es sein, dass er Atheisten und
Kommunisten in einen und denselben Topf
wirft. Der durch die von der Obrigkeit
gepredigte Staatsmaxime der
Konsumgesellschaft satt und schläfrig
gewordene Bürger könnte auf diesen klug

geführten Schachzug hereinfallen.
Bertrand Russell, der grosse englische
Philosoph, hatte sich in seinem Werk
«Warum ich kein Christ bin» auch mit
dieser Anschuldigung auseinandergesetzt:

«In diesem Lande (den USA)
wird die Freiheit der Lehre von zwei
Seiten bedroht: von der Plutokratie und

von den Kirchen, die sich gemeinsam
bemühen, eine wirtschaftliche und

theologische Zensur durchzusetzen.
Die beiden kommen mühelos darin
überein, jeden, dessen Ansichten
unerwünscht sind, rücksichtslos des
Kommunismus zu beschuldigen.» (Szczesny
Verlag - München 1963, Seite 174)

Auf Seite 13 des eben zitierten Buches
schrieb Russell weiter: «Ich halte alle

grossen Religionen der Welt —

Buddhismus, Hinduismus, Christentum,
Islam und Kommunismus — sowohl für
unwahr als auch für schädlich.» Und
auf Seite 228 zog er die richtige
Folgerung: «Ich glaube, ein Verfall des
dogmatischen Glaubens kann nur
Gutes hervorbringen. Hier möchte ich
gleich einräumen, dass neue Systeme
von Dogmen, wie die der Nazis und
Kommunisten, noch schlimmer sind als

1870, kurz vor Ausbruch des Deutsch-
Französischen Krieges, erschien in
Deutschland das Buch eines

unbekannten F. A. Müller: «Briefe über die
christliche Religion». In Wirklichkeit
war der Verfasser Eduard von
Hartmann (1842—1906), der zwei Jahre vorher

sein systematisches Hauptwerk,
«Philosophie des Unbewussten»,
veröffentlicht hatte. Zum Decknamen für
die «Briefe» hatte er sich deshalb
entschlossen, weil er die damals im Gang
befindliche lebhafte Diskussion über
sein philosophisches System «nicht
durch den Seitenblick auf diese Schrift
beeinflussen lassen wollte». Eine
zweite Auflage, mit dem wirklichen
Verfassernamen und unter dem Titel
«Das Christentum des neuen
Testaments», erschien erst 1905, ein Jahr

vor Hartmanns Tod. Dass das längst
vergriffene Buch dem kritisch denkenden

Bibelleser noch heute vorzügliche
Dienste leisten könnte, mag aus dem
Folgenden deutlich werden.
Seine hauptsächliche Zwecksetzung
ist der Nachweis, dass das Christentum

nicht, wie damals viele massgebende

Theologen meinten, durch einen
Rückgang auf die «reine Lehre» des
Neuen Testaments zu retten ist, weil
diese Lehre selber der Kritik nicht
standhält. Mit einer Unbefangenheit,
die bis dahin auch bei freien Geistern
kaum anzutreffen war, erörtert
Hartmann das von den drei ersten Evangelien

überlieferte Bild Jesu. Das
zusammenfassende Urteil über den Nazare-
ner lautet: «Kein Genie, sondern ein
Talent, das aber bei völligem Mangel
gediegener Kultur im Durchschnitt nur
Mittelmässiges produziert und nicht
vor zahlreichen Schwächen und
bedenklichen Verirrungen zu schützen

vermag; ein stiller Fanatiker und trans-

die alten Systeme, aber sie hätten sich
in den Köpfen der Menschen niemals
festsetzen können, wären ihnen nicht
in der Jugend orthodoxe dogmatische
Gewohnheiten eingeimpft worden. Stalins

Stil erinnert sehr stark an das
theologische Seminar, in dem er seine
Ausbildung erhielt.»
Der Diskussionsbeitragsverfasser hätte
gut daran getan, sich vorher mit etwas
ernsthafter Lektüre zu befassen. Eine
Blamage wäre ihm erspart geblieben!

Max P. Morf

zendenter Schwärmer, der trotz
angeborener Menschenfreundlichkeit die
Welt und das Irdische hasst und
verachtet und jedes Interesse dafür als
dem einzig wahren transzendenten
Interesse schädlich erachtet; ein liebenswürdig

bescheidener Jüngling, der
durch merkwürdige Verkettung von
Umständen zu der damals epidemischen

Idee kommt, der erwartete Messias

zu sein, und an den Folgen
derselben untergeht.» (In einer späteren
Schrift Hartmanns wird Jesus immerhin

als ein religiöser Genius anerkannt.)
Das nahe Weltende, konstatiert
Hartmann, sei neben der Messianität Jesu
das urchristliche Hauptdogma und für
die Sittenlehre massgebend gewesen.
Wer aber «in einem die ganze
praktische Lehre bestimmendenFundamen-
taldogma irrt, dessen Lehre wird, so
weit sie von diesem beeinflusst ist,
wahrscheinlich ebenso irrtümlich sein

.» Der folgenschwerste daherige
Irrtum ist das Fürsorgeverbot Matth. 6,

24—35: «Das Nichtmehrsäen und -ernten

gleich den Vögeln würde die
Menschheit auf die Stufe der Tierheit
hinabschrauben, in der sich zwar die
Arten erhalten, aber nur auf Kosten
massenhaften Unterganges der
Individuen, die Gott eben nicht ernährt
Wir beachten wohl, dass der Mensch
nicht von Brot allein lebt, aber auch,
dass ohne wirtschaftliche Kultur als

Grundlage keine geistige Kultur möglich

ist, dass die wirtschaftliche Kultur
auf Arbeit, Arbeitsteilung und Organisation

der Arbeit beruht, und dass beim
Aufhören der Arbeit und Einstellen der
Lebensfürsorge für die Zukunft auch
die geistige Kultur rasch wieder in

Barbarei untergehen und die
Bevölkerungsdichtigkeit der Kulturvölker durch
ein ungeheures Sterben auf das Mass

Zur Erinnerung an ein hundertjähriges Buch

70



jener Naturvölker zurücksinken würde,
die gleich den Affen von wildgewachsenen

Früchten leben.»

Ausführlich kritisiert Hartmann den vom
Apostel Paulus eingeführten Begriff
des stellvertretenden Opfertodes Christi.

Das die Ablehnung besiegelnde
Argument ist der Hinweis auf die
ausgebliebene Heilswirkung: «War als der
Sünde Sold der Tod und in weiterem
Sinne das Uebel hingestellt, so musste
die stellvertretende Wirkung des
Leidens Christi vor allem in der Erlösung
vom Tode und Uebel hervortreten; dies
ist aber nicht geschehen, denn beide
bestehen fort, und selbst die
Auferstehung ist den Sündern ebenso
gewiss wie den Gerechten, nur dass die
einen in der Hölle, die andern im Himmel

weiterleben.»

An und für sich brauchbare Ideen des
Neuen Testaments wären nach Eduard
von Hartmann das paulinische Prinzip
der Gewissensfreiheit, das heisst des
Ausschlusses jeden äusseren
Autoritätszwanges in religiösen Dingen, und
das johanneische Prinzip der Liebe.
Eine tragfähige Religionsgrundlage
sind diese Prinzipien aber nicht: «Er-
steres ist ersichtlich identisch mit dem
Prinzip des Protestantismus, d. h. es
ist eine rein formalistische inhaltsleere
Negation, die sich wohl zerstörend
gegen etwas Gegebenes (sei es nun wie
bei Paulus das historische Judentum
oder wie bei uns das historische
Christentum) kehren und betätigen, aber
an und für sich nichts schaffen und
aufbauen kann. Letzteres Prinzip bleibt
uns also allein von diesen beiden übrig;
es ist das Positive des gesamten
Evangeliums, das evangelisch-christliche
Prinzip in seiner exoterischen Fassung.
Nun ist aber die Liebe als Gottesliebe
entweder unmöglich, insofern der zu
liebende Gott sich als nicht liebenswert

darstellt, oder illusorisch, sofern
sie durch einen geläuterten Gottesbegriff

gegenstandslos wird; hingegen ist
die Liebe als Menschenliebe wohl ein
ethisches, aber nicht ein religiöses
Prinzip, also wohl ein wenn auch
unzulänglicher Baugrund für eine Moral,

aber in keiner Weise für eine Religion.»
An den johanneischen Schriften (viertes

Evangelium und Johannesbriefe)
ist überdies zu beanstanden, dass sie
wohl die Religion der Liebe verkünden,
jedoch unter Abschliessung gegen die
Ungläubigen: «Die Trennung zwischen
Juden und Heiden, welche die Juden
machten, die von Griechen und Barbaren,

welche die Griechen machten, die
von weissen Kulturmenschen und
Wilden, welche die europäischen Kolonisten

der Neuzeit machen, sind human

gegen die Sonderung von Gottes- und

Teufelskindern, da der Gegensatz bei
ersteren nur relativ, bei letzteren
absolut ist (als zwischen unsterblichen
Lebendigen und lebendig Toten). Er-
stere Gegensätze beruhen doch wenigstens

auf einer realen Grundlage, deren

Bedeutung nur übertrieben wird,
während die johanneische Zweiteilung
als ein Phantasiegebilde geistlichen
Hochmuts in der Luft schwebt.»
Aus verschiedenen Gründen war dem
Buch wenig Erfolg beschieden. Im

Kriegsjahr 1870, beim Erscheinen der
ersten Auflage, hatten die Deutschen
andere Interessen. Später publizierte
Eduard von Hartmann, nunmehr ohne
Decknamen, noch verschiedene Werke

mit teilweise sehr scharfer Kritik am
Christentum, namentlich am liberalen
Protestantismus, den er als Pseudo-
christentum erkannte. Diese und dann
auch die zweite Auflage des hier ge-

Die französische katholische
Monatsrundschau «Ecclesia» veröffentlichte

in ihrer Ausgabe vom Juli 1970 einen
Bericht über das Leben in Schweden.
Neben sozialen, politischen, kulturellen

und wirtschaftlichen Themen kam
auch die Religion zur Sprache.
Die lutherische Staatskirche ist bei der
Volksmasse nicht sehr beliebt, und die
Gottesdienste werden nur schwach
besucht; an Werktagen bleiben die
Kultstätten geschlossen. Die Geistlichen

sind vom Staat gut besoldete

würdigten Buches vermochten aber
keine dauerhafte Aufmerksamkeit auf
sich zu ziehen. Der Religionskritiker
Hartmann sah sich mehr und mehr
durch Nietzsche verdrängt, der sowohl
inhaltlich, als extremistischer Gegner
der christlichen Moral, wie auch dank
seiner neuartigen Sprachkunst
faszinierender wirkte als der systematische,
im sprachlichen Ausdruck etwas
umständliche Hartmann. Das philosophische

Lehrgebäude Hartmanns, eine
kühne, aber zum Teil schwerverständliche

Kombination der Willenslehre
Schopenhauers mit der Vernunftlehre
Hegels, gewann keine grosse
Anhängerschaft. Es war, wie Hartmann selber

bemerkte, den damaligen
materialistischen Naturwissenschaftern zu
metaphysisch, zu mystisch, für die Theologen

wegen seiner pantheistischen und
pessimistischen Züge nicht annehmbar.

Man kann sich heute fragen, ob
das nihilistische Hitlertum möglich
geworden wäre, wenn der gemässigte
Hartmann als Kritiker des Christentums
mehr beachtet worden wäre als Nietzsche.

Vor allem im Hinblick auf seine
religionskritischen Werke ist gewiss
nicht abwegig, was Arthur Drews, sein
namhaftester Schüler, Verfasser der
seinerzeit stark umstrittenen «Christusmythe»,

gesagt hat: Eduard von
Hartmann sei unter allen grossen Denkern
des deutschen Volkes der grösste
Kritiker. Robert Mächler

Funktionäre, welche zugleich noch das
Zivilstandsamt innehaben. Sie werden
auf Lebzeiten ernannt und haben
demzufolge einen krisenfreien Posten. Wie
der Berichterstatter ausführte, seien
die heutigen Schweden weder religiös
noch metaphysisch veranlagt, was sie
aber nicht hindere, das Evangelium in

die Tat umzusetzen, statt nur mit lauter
Stimme davon zu reden. Man denke
nur an die weitausgebauten
Sozialeinrichtungen und die Machteinschränkung

der Reichen durch den Fiskus. Die
Abneigung gegen das amtliche Luthertum

wird jedoch auf komische Art und
Weise durch die Verbreitung der Sekten

kompensiert. So sollen die Zeugen
Jehovas in Schweden Zehntausende
von Anhängern haben und die Mormonen

auch sehr aktiv wirken. Der
Katholizismus entwickle sich auch — sei
aber heftigen Anschuldigungen ausgesetzt;

und dies weniger der Doktrin,

Formulare zum Kirchenaustritt
sind bei der Gescnäftsstelle der FVS, 8047 Zürich, Langgrütstrasse 29,

erhältlich.

Die Religiosität der Schweden

71


	Zur Erinnerung an ein hundertjähriges Buch

