
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 53 (1970)

Heft: 9

Artikel: Eine primitive Verleumdung

Autor: Morf, Max P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411852

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


9^S
Sie lesen in dieser Nummer

Freidenker
Monatsschrift der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz

Nr. 9 53. Jahrgang Aarau, September 1970

Eine primitive Verleumdung
Im Leibblatt der helvetischen
Geschäftswelt, d. h. in der «Neuen
Zürcher Zeitung» vom 24. Juli 1970
(Mittagsausgabe Nr. 339), macht sich ein
gewisser Huldrych Thomann in einem
mit «Jugend und Gesellschaft» betitelten

Diskussionsbeitrag Sorgen über
den immer grösser werdenen
Generationenkonflikt.

Der Verfasser stellt richtig fest, dass die
Jugend gegen die gegenwärtige
Gesellschaftsordnung protestiert und ihr
Unbehagen oft gewalttätig und lautstark
zum Ausdruck bringt: «Die Jugend
befindet sich in einer Auflehnung gegen
überkommene Traditionen, pflegt man
zu sagen. Es ist den Erwachsenen nicht
gelungen, die Jungen von ihren
Wertgütern zu überzeugen. Weil sie selbst
nicht mehr daran glauben? Die
Antwort bleibe dahingestellt. Eine viel
wichtigere Frage verlangt aber nach
einer Antwort: Sind diese alten Werte
tatsächlich antiquiert und verstaubt,
also inhaltlos für uns Heutige, oder
lehnen wir sie nur ab, weil wir selbst
nicht mehr die Kraft haben, sie uns
wieder neu zu erwerben, sie uns
verständlich zu machen? Im zweiten Fall
wären wir die Epigonen einer grossen
Kultur, die eine sichere Aussicht hätte,
in Bälde unterzugehen.»
Nach dieser etwas allzu pessimistischen

Folgerung greift H. Thomann
ein Thema auf, welches von der Jugend
besonders diskutiert wird, nämlich die
Frage der Religion: «Die Existenz Gottes

zu leugnen ist nicht eine Erfindung
der Jugend — Aeltere waren schon vorher

darauf gekommen. Es war auch
nichts Neues, als Jugendliche auf
Flugblättern zu verkünden anfingen, Religion

sei Opium fürs Volk und die Kir¬

chen seien die ruchlosen Vollstrecker
der Willkür der Herrschenden. (Neu
war einzig, dass hier die .herrschenden
Klassen' in unserer .Scheindemokra¬
tie' gemeint waren.) Nun tönt es ja freilich

an sich nicht gar so schlimm, wenn
verschiedene Bürger sagen, Gott sei
inexistent. Wenn sie es einfach so da-
hersagen, ist das nicht schwerwiegender,

als wenn andere sagen, es gebe
Gott.» Bis hieher können wir Freidenker

mit dem Schreiberling einverstanden

sein, denn Leute, welche wie ein
Papagei Schlagworte nachplappern
ohne zu denken, sind für die etablierte
Macht keine Gefahr.
Eine dumme Frechheit leistet sich
Huldrych Thomann aber mit folgenden
Verleumdungen: «Nicht mehr harmlos
hingegen ist es, wenn einer es ernst
meint mit seinem Atheismus, wenn ein
Atheist sich noch etwas dabei oder
dazu denkt: Sein gesamtes Denken
nämlich vollzieht sich dann als
Konsequenz dieser Grundhaltung. Er

folgert, dass nichts Uebernatürliches in

der Welt eingreifen, dass nichts
Göttliches im Menschen wirken könne. Und

er kommt zum Schluss, dass das
menschliche Denken geprägt werde
durch die Grunddisposition seiner Natur

und die Faktoren der Umwelteinflüsse.

Und, so denkt er, eben dadurch
wird natürlich auch menschliches Handeln

bestimmt. Er negiert also nicht nur
Gott, sondern auch die Freiheit des
menschlichen Geistes, das heisst
jegliche Freiheit menschlichen Denkens
und Handelns schlechthin. Und hier
entdeckt der Atheist noch etwas viel
Grossartigeres für sich: indem er sich
die Freiheit abspricht, löst er sich fröhlich

— und in seinem Sinn auch wirklich

Zur Erinnerung an ein hundertjähriges
Buch

Die Religiosität der Schweden

Anmerkungen zu den Evangelien

Was hast du mit deinem Gott gemacht?

«Der liebenswerteste Heuchler der
Geschichte»

Quo vadis FVS?

mit Recht — von jeder Verantwortlichkeit;
denn der Einzelmensch ist ja nur,

meint er herausgefunden zu haben,
das arme Produkt der Umwelt und der
Natur. Zugegeben, das zeugt von einer
praktischen Denkhaltung: Es gibt nun
keine Verantwortung, keine Schuld
mehr, keine Qual der Entscheidung
mehr, und natürlich auch keine Pflicht
und keinen Gehorsam und kein
bestimmendes Mass mehr.»

«Der Mensch dürstet nach Freiheit.
Deshalb musste der Atheismus auch
für sich ein Wort prägen, das er Freiheit

hiess. Sein Schöpfertum hatte sich
jetzt also auch auf die Sprache ausgedehnt,

natürlich ohne Verantwortlichkeit:
Denn seine .Freiheit' war es jetzt,

die wahre Freiheit zu negieren, sich
der Verantwortung und der Bindungen
und Pflichten zu entschlagen, jeden
Gehorsam zu versagen, kein Mass zu
achten und sich bei alldem schuldlos
zu fühlen.»

So weit die Prosa aus der Feder von
Herrn Thomann. Wir Atheisten sind also
verantwortungslose Aussenseiter der
Gesellschaft! Wir sind gefährlich, weil
wir denken! Nun, denkende und
konsequent handelnde Menschen waren
der herrschenden Schicht schon immer
ein Dorn im Auge. Ein Atheist sucht
durch Forschen und durch logische
Gedankenzüge den Problemen des
Lebens auf den Grund zu kommen; er
lässt sich nicht durch wirre theologische

Phrasen von einem imaginären
Gott sein Gehirn vernebeln. Es ist
durchaus möglich, dass der Autor das
Wort «gottlos» falsch auslegt. Im Volksmund

bedeutet «gottlos» soviel wie
verrucht, böse, niederträchtig und dergleichen

mehr. Gewiss, auch unter den
Atheisten gibt es schwarze Schafe und
Bösewichte. Aber eine Gruppe von

69



Menschen als verantwortungslos und

gemeingefährlich zu deklarieren, nur
weil diese eine göttliche Schöpfung des
Weltalls verneint, ist eine gemeine,
von Vorurteilen behaftete Auffassung.
Die Ausdrucksweise des Verfassers
riecht bedenklich nach Inquisition.
Jedermann, sei er nun gottgläubig oder
nicht, weiss, dass es Naturgesetze gibt,
denen er sich unterordnen muss, und
dass es eine Kultur nur geben kann,
wenn sich das einzelne Glied der
Gemeinschaft den durch das Klima, die
Ernährungsweise, die geographische
Lage, die Eigenschaften seiner Rasse
und durch andere Faktoren bestimmten
Lebensbedingungen anpasst. Ein wirklich

denkender Atheist ist sich dieser
Tatsachen bewusst und hat es nicht
nötig, sich bequemlichkeitshalber auf
Gottes unerforschlichen Ratschluss zu

stützen. Wenn Huldrych Thomann
behauptet, ein Atheist könne sich bei
einer verantwortungslosen Handlung
unschuldig fühlen, weil er das arme
Produkt der Umwelt und Natur sei, so
können wir mit ebenso gutem Recht

sagen, dass ein an eine göttliche Macht
glaubender Mensch sich an begangenen

Uebeltaten nicht schuldig erklären
kann, weil Gott ihn falsch erschaffen
hat. Wenn wir uns das in allen Teilen
der Welt begangene Unrecht vor
Augen setzen, so können wir uns

fragen, wer denn den lieben Gott dazu

veranlasst hat, diese Welt so
unvollkommen zu schaffen. Vielleicht kann

uns der Autor des Aufsatzes darauf
eine einleuchtende Antwort geben.
Da Huldrych Thomann seinen
Diskussionsbeitrag in der «Neuen Zürcher
Zeitung» hat erscheinen lassen, kann

es sein, dass er Atheisten und
Kommunisten in einen und denselben Topf
wirft. Der durch die von der Obrigkeit
gepredigte Staatsmaxime der
Konsumgesellschaft satt und schläfrig
gewordene Bürger könnte auf diesen klug

geführten Schachzug hereinfallen.
Bertrand Russell, der grosse englische
Philosoph, hatte sich in seinem Werk
«Warum ich kein Christ bin» auch mit
dieser Anschuldigung auseinandergesetzt:

«In diesem Lande (den USA)
wird die Freiheit der Lehre von zwei
Seiten bedroht: von der Plutokratie und

von den Kirchen, die sich gemeinsam
bemühen, eine wirtschaftliche und

theologische Zensur durchzusetzen.
Die beiden kommen mühelos darin
überein, jeden, dessen Ansichten
unerwünscht sind, rücksichtslos des
Kommunismus zu beschuldigen.» (Szczesny
Verlag - München 1963, Seite 174)

Auf Seite 13 des eben zitierten Buches
schrieb Russell weiter: «Ich halte alle

grossen Religionen der Welt —

Buddhismus, Hinduismus, Christentum,
Islam und Kommunismus — sowohl für
unwahr als auch für schädlich.» Und
auf Seite 228 zog er die richtige
Folgerung: «Ich glaube, ein Verfall des
dogmatischen Glaubens kann nur
Gutes hervorbringen. Hier möchte ich
gleich einräumen, dass neue Systeme
von Dogmen, wie die der Nazis und
Kommunisten, noch schlimmer sind als

1870, kurz vor Ausbruch des Deutsch-
Französischen Krieges, erschien in
Deutschland das Buch eines

unbekannten F. A. Müller: «Briefe über die
christliche Religion». In Wirklichkeit
war der Verfasser Eduard von
Hartmann (1842—1906), der zwei Jahre vorher

sein systematisches Hauptwerk,
«Philosophie des Unbewussten»,
veröffentlicht hatte. Zum Decknamen für
die «Briefe» hatte er sich deshalb
entschlossen, weil er die damals im Gang
befindliche lebhafte Diskussion über
sein philosophisches System «nicht
durch den Seitenblick auf diese Schrift
beeinflussen lassen wollte». Eine
zweite Auflage, mit dem wirklichen
Verfassernamen und unter dem Titel
«Das Christentum des neuen
Testaments», erschien erst 1905, ein Jahr

vor Hartmanns Tod. Dass das längst
vergriffene Buch dem kritisch denkenden

Bibelleser noch heute vorzügliche
Dienste leisten könnte, mag aus dem
Folgenden deutlich werden.
Seine hauptsächliche Zwecksetzung
ist der Nachweis, dass das Christentum

nicht, wie damals viele massgebende

Theologen meinten, durch einen
Rückgang auf die «reine Lehre» des
Neuen Testaments zu retten ist, weil
diese Lehre selber der Kritik nicht
standhält. Mit einer Unbefangenheit,
die bis dahin auch bei freien Geistern
kaum anzutreffen war, erörtert
Hartmann das von den drei ersten Evangelien

überlieferte Bild Jesu. Das
zusammenfassende Urteil über den Nazare-
ner lautet: «Kein Genie, sondern ein
Talent, das aber bei völligem Mangel
gediegener Kultur im Durchschnitt nur
Mittelmässiges produziert und nicht
vor zahlreichen Schwächen und
bedenklichen Verirrungen zu schützen

vermag; ein stiller Fanatiker und trans-

die alten Systeme, aber sie hätten sich
in den Köpfen der Menschen niemals
festsetzen können, wären ihnen nicht
in der Jugend orthodoxe dogmatische
Gewohnheiten eingeimpft worden. Stalins

Stil erinnert sehr stark an das
theologische Seminar, in dem er seine
Ausbildung erhielt.»
Der Diskussionsbeitragsverfasser hätte
gut daran getan, sich vorher mit etwas
ernsthafter Lektüre zu befassen. Eine
Blamage wäre ihm erspart geblieben!

Max P. Morf

zendenter Schwärmer, der trotz
angeborener Menschenfreundlichkeit die
Welt und das Irdische hasst und
verachtet und jedes Interesse dafür als
dem einzig wahren transzendenten
Interesse schädlich erachtet; ein liebenswürdig

bescheidener Jüngling, der
durch merkwürdige Verkettung von
Umständen zu der damals epidemischen

Idee kommt, der erwartete Messias

zu sein, und an den Folgen
derselben untergeht.» (In einer späteren
Schrift Hartmanns wird Jesus immerhin

als ein religiöser Genius anerkannt.)
Das nahe Weltende, konstatiert
Hartmann, sei neben der Messianität Jesu
das urchristliche Hauptdogma und für
die Sittenlehre massgebend gewesen.
Wer aber «in einem die ganze
praktische Lehre bestimmendenFundamen-
taldogma irrt, dessen Lehre wird, so
weit sie von diesem beeinflusst ist,
wahrscheinlich ebenso irrtümlich sein

.» Der folgenschwerste daherige
Irrtum ist das Fürsorgeverbot Matth. 6,

24—35: «Das Nichtmehrsäen und -ernten

gleich den Vögeln würde die
Menschheit auf die Stufe der Tierheit
hinabschrauben, in der sich zwar die
Arten erhalten, aber nur auf Kosten
massenhaften Unterganges der
Individuen, die Gott eben nicht ernährt
Wir beachten wohl, dass der Mensch
nicht von Brot allein lebt, aber auch,
dass ohne wirtschaftliche Kultur als

Grundlage keine geistige Kultur möglich

ist, dass die wirtschaftliche Kultur
auf Arbeit, Arbeitsteilung und Organisation

der Arbeit beruht, und dass beim
Aufhören der Arbeit und Einstellen der
Lebensfürsorge für die Zukunft auch
die geistige Kultur rasch wieder in

Barbarei untergehen und die
Bevölkerungsdichtigkeit der Kulturvölker durch
ein ungeheures Sterben auf das Mass

Zur Erinnerung an ein hundertjähriges Buch

70


	Eine primitive Verleumdung

