
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 53 (1970)

Heft: 8

Artikel: Hundert Jahre päpstlicher Unfehlbarkeit

Autor: Mächler, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411845

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hundert Jahre päpstliche Unfehlbarkeit
Am 18. Juli 1870 stimmten in der
Peterskirche zu Rom 533 Väter des Ersten
Vatikanischen Konzils für die Annahme
des Dogmas von der Unfehlbarkeit des
Papstes; nur zwei waren dagegen.
Fünf Tage vorher, bei der provisorischen

Abstimmung, hatte noch ein

gutes Viertel der Versammlung seine
Missbilligung kundgetan. Hierauf aber
hatten fast alle stimmberechtigten
Gegner der neuen Lehre Rom verlassen,

um an der feierlichen Schlussab-
stimmung, in Anwesenheit des
Papstes, nicht mit «Non placet» antworten
zu müssen.
Der ultramontane Sieg war von Anbeginn

vorauszusehen, der Widerstand
jedoch unerwartet stark und zäh

gewesen. Nicht nur waren den genannten
Abstimmungen heftige Redegefechte
der Konzilsväter vorausgegangen, der
Meinungskampf war schon vor dem
Konzil in der europäischen Oeffentlichkeit

entbrannt, nachdem durchgesik-
kert war, dass das Hauptgeschäft der
Versammlung eben jenes dogmatische
Anliegen sein werde. Der innerkatholischen

Opposition hatte namentlich der
berühmte Münchener Kirchenhistoriker

Ignaz von Döllinger (1799-1890)
die geistigen Waffen geliefert. Seinen
Schriften entnehmen wir zusammenfassend

die folgenden Bemerkungen über
die päpstliche Unfehlbarkeit im Licht
der Bibel und der Geschichte.
Als biblische Begründung wird Luk. 22,

32 genannt, wo Christus sagt, er habe
für Petrus gebetet, dass sein Glaube
nicht aufhöre, und ihn ermahnt, die
Brüder zu stärken. Dies deuten die In-

fallibilisten als Verheissung der
dogmatischen Unfehlbarkeit für alle Inhaber

des «Stuhles Petri». Aber damit
ersetzen sie willkürlich das von Christus

gemeinte Beharren im Glauben
durch Irrtumslosigkeit im Lehren und

fügen dem, noch willkürlicher, die
Uebertragung dieser Eigenschaft auf
die römischen Nachfolger des Apostelfürsten

hinzu.
Das Dogma vom unfehlbaren
Universalbischof verstösst sodann gegen den
Grundsatz, dass in der Kirche nur das

gelehrt werden solle, «was allezeit,
überall und von jedermann geglaubt
worden ist» (Kirchenlehrer Vinzenz von
Lerin). In den ersten sieben Jahrhunderten

hat die Kirche, wie Döllinger
nachweist, von einer solchen Lehre
nichts gewusst. Hätten die Päpste
schon in der alten Kirche für unfehlbar

gegolten, so hätten die damaligen

erbitterten und langwierigen Lehrstreitigkeiten

durch päpstliche Entscheidungen

beendigt werden müssen.
Indes haben die Päpste im ganzen ersten
Jahrtausend keine einzige
allgemeinverbindliche Glaubensentscheidung
gefällt. Alleinzuständig in Glaubensfragen

waren die Konzilien, die
allgemeinen Versammlungen der Bischöfe.
Durch römische Zentralisten wurde
dann mittels einer Reihe von Fälschungen

und Fiktionen (Pseudo-Isisdorische
Dekretalen, Pseudo-Cyrillus usw.)
vorgetäuscht, an die Unfehlbarkeit des
Papstes sei von jeher geglaubt worden.
Thomas von Aquin, der sich von den
Fälschern täuschen liess, führte die
Lehre gegen Ende des 13. Jahrhunderts
in dieTheologie ein. Abernoch am
hochbedeutsamen Konzil von Trient (1545
bis 1563) mussten die päpstlichen
Legaten ihre Anträge, die Unfehlbarkeit
ihres Herrn zu dogmatisieren,
angesichts der ablehnenden Stimmung
zurückziehen. Im übrigen ist der
Geschichte zu entnehmen, dass sich mehrere

Päpste nach dem Urteil von
Konzilien und nachfolgenden Päpsten als
dogmatisch fehlbar erwiesen haben,
zUm Beispiel Honorius I., der wegen
einer «Irrlehre» über Christus durch
das sechste allgemeine Konzil im Jahr
681 verdammt wurde. Die betreffende
Lehre (Monotheletismus) gilt noch
heute als ketzerisch.
Würde, schrieb Döllinger anno 1869,
die päpstliche Unfehlbarkeit dogmati-
siert, so müssten die Bullen und
Dekrete, die mehr als fünfzig Päpste der
Ketzer- und Hexenverfolgung gewidmet

haben, für moralisch einwandfrei
erachtet werden. Die Konsequenz wäre
das Wiederaufleben dieser Greuel. Die
Lehre von der unbeschränkten Macht
der Päpste über alle Staaten und
Gemeinwesen bekäme die Autorität eines
heilsnotwendigen Glaubenssatzes, wie
es Bonifaz VIII. in der Bulle «Unam
sanctam» und spätere Päpste
ausdrücklich gewollt haben.
Nur durch Unterdrückung der
Andersdenkenden hat sich die Hypothese der
päpstlichen Unfehlbarkeit auszubreiten

vermocht, in Italien, Spanien und

Portugal durch Zensurmassnahmen
der Inquisition. Ihre Verfechter waren
zumeist Kardinäle und Angehörige der

grossen Orden, insbesondere Jesuiten,
Männer also, die der persönlichen Stellung

oder der Ordenssatzung zufolge
an der Mehrung der Papstgewalt
interessiert waren. «Was werden die Ver¬

teidiger der Kirche erwidern», fragte
Döllinger am Vorabend des Konzils,
«wenn ihnen vorgehalten wird, dass
diese Lehre über 1800 Jahre lang teils
unbekannt gewesen, teils von einem
grossen Teil der Kirche, und gerade
von dem gelehrtesten, verworfen und
widerlegt worden sei .!»

Papst Pius IX. aber erledigte alle
Einwände mit dem Ausspruch: «Die
Tradition bin ich!» Er richtete diese Worte

an einen, der das dogmatische
Vorhaben grundsätzlich guthiess, den
Kardinalerzbischof Guidi von Bologna.
Einen Monat vor der Annahme des
Dogmas hatte Guidi dem Konzil eine
Kompromissformel vorgeschlagen,
wonach sich der Papst vor der Abgabe
eines unfehlbaren Urteils von den die
kirchliche Tradition darstellenden
Bischöfen beraten lassen müsse. Pius
wollte jedoch ohne solche Einschränkung

unfehlbar sein. Guidi musste vor
ihm erscheinen, sich als Feind und Ketzer

apostrophieren lassen und die
angeführten Worte hören, die an Ludwig
XIV. «L'etat c'est moi» erinnern, aber
geschichtlich noch schwerer wiegen.
Der Werdegang des ehemaligen Grafen

Giovanni Maria Mastai-Ferretti
(1792-1878) macht den Spruch eini-
germassen verständlich. Der Historiker
Roger Aubert schreibt in dem kirchlich
approbierten Werk «Vaticanum I»: «Die
Ausbildung, die er genossen hatte, war
recht summarisch und oberflächlich;
daher besass er kaum eine Vorstellung
von modernen wissenschaftlichen
Methoden, am wenigsten auf dem Gebiet
der Geschichtsforschung. Aber auch
seine theologische und kirchenrechtliche

Ausbildung war nicht gründlicher
gewesen, so dass sich der Papst nicht
immer voll über die Vielschichtigkeit
und den Umfang der Fragen und die
Relativität der Thesen klar sein konnte,
um die die einzelnen Richtungen miteinander

stritten.» 1846 Papst geworden,
hatte sich Pius IX. zunächst liberal
gegeben. Aber die Gebietsverluste des
Kirchenstaates infolge der italienischen
Einigung hatten ihm zugesetzt, und unter

dem Einfluss jesuitischer Berater
war er mehr und mehr zum unnachgiebigen

Vertreter des Autoritätsprinzips
geworden. Innig dem Marienkult ergeben,

hatte er 1854 das Dogma der
unbefleckten Empfängnis der Mutter Gottes

verkündet. Grössere Aufregung
hatte zehn Jahre später der sogenannte

Syllabus verursacht, eine hochoffizielle

kirchliche Verwerfung der «Irrtümer

der modernen Zeit» — u. a. des
Rationalismus, des Sozialismus, der

62



Der Pressefonds

ist stets für Gaben empfänglich.
Postcheck-Konto 80-- 48 853
der Geschäftsstelle der FVS.
Besten Dank!

Staatsschule, der Kultus- und Pressefreiheit

— mit dem berüchtigten
Schlusssatz: «Diejenigen befinden sich
in einem verdammenswerten Irrtum,
welche die Versöhnung des Papstes
mit der modernen Zivilisation für möglich

und wünschenswert halten.»
Jetzt, 1870, mussten die dem Ultramontanismus

abgeneigten Katholiken sowie
die Nichtkatholiken befürchten, die
Dogmatisierung der Unfehlbarkeit werde

rückwirkend die Verbindlichkeit des
Syllabus verstärken, was eine schwere
Hemmung der freiheitlichen Entwicklung

in Geistesleben und Politik bedeutet

hätte. Der von Döllinger beeinflusste
bayrische Ministerpräsident Fürst
Hohenlohe hatte bereits im Frühjahr 1869
in einem an alle Regierungen des
Kontinents gerichteten Zirkular auf die
möglichen politischen Folgen eines
Unfehlbarkeitsdogmas aufmerksam
gemacht und zu gleichlaufenden Abwehr-
massnahmen angeregt, damit aber wenig

Anklang gefunden; die meisten
Regierungen waren fürs Abwarten. Die
dadurch ermutigten Infallibilisten
betrieben die Dogmatisierung um so
hartnäckiger, waren jedoch klug genug, die
Konzilsarbeit möglichst wenig mit den
Problemen des antiliberalen Syllabus
zu belasten. ObgleichzurOpposition so
hervorragende Männer wie
Kardinalerzbischof Rauscher von Wien, Bischof
Ketteier von Mainz, Bischof Strossmayer

von Djakovo und Erzbischof Darboy

von Paris gehörten, kam sie
gegen die Schachzüge der hauptsächlich
aus italienischen, spanischen,
lateinamerikanischen und irischen Konzilsvätern

bestehenden infallibi I istischen
Mehrheit nicht auf. Der Papst hatte zu

Beginn des Konzils Zurückhaltung
geübt, dann aber, irritiert durch den
zähen Widerstand, die Gegner der
Dogmatisierung immer mehr als persönliche

Feinde behandelt. Nach Döllin-

gers Charakteristik «gläubig wie eine
Nonne und vor allem tief durchdrungen
von Verehrung für die eigne Person
als das Gefäss des heiligen Geistes»,
war Pius IX. der Mann aller derer, die
das Heil von einer verkörperten Autorität

erhofften. Man habe, stellt Aubert
fest, mit Recht gesagt, der Triumph des
Ultramontanismus, d. h. die Dogmati¬

sierung der päpstlichen Unfehlbarkeit,
sei «ebensosehr der Triumph eines
Mannes wie der einer Lehre».
Während der eingangs erwähnten
Schlussabstimmung ging über Rom ein
schreckliches Gewitter nieder, das, wie
Aubert schreibt, «jeder nach seinem
eigenen Empfinden deutete: Moses
auf dem Berg Sinai oder — Missbilligung

von oben». Am folgenden Tag
brach der Deutsch-Französische Krieg
aus, in das bisher französisch besetzte
Rom zogen am 20. September die
Italiener ein, am 20. Oktober wurde das
Konzil vertagt und kam nicht mehr
zusammen.

Die vor der Schlussabstimmung aus
Rom abgereisten oppositionellen
Bischöfe standen vor der sauren
Amtspflicht, das neue Dogma in ihren
Sprengein bekanntzugeben und für
verbindlich zu erklären. Viele zögerten
die Unterwerfung hinaus, aber der dem
katholischen Priester anerzogene
Respekt vor der kirchlichen Autorität
gewann schliesslich bei allen die Oberhand;

als letzter unterwarf sich im
Dezember 1872 der kämpferische
Bischof Strossmayer. Widerstand regte
sich da und und dort beim niederen
Klerus. In der Schweiz kam es zu einem
besonders erbitterten Nachspiel. Der
ultramontan gesinnte Bischof von
Basel, Eugenius Lachat, liess das
vatikanische Dogma gegen den Willen der
Bistumskantone feierlich verkünden
und exkommunizierte zwei Priester, die
die Verkündung verweigerten. Deshalb
und wegen einiger anderer Streitpunkte
wurde er auf Betreiben des Aargauers
Augustin Keller von fünf der sieben
Bistumskantone für abgesetzt erklärt;
bloss Luzern und Zug blieben ihm treu.
Er und sein Domkapitel protestierten
nachdrücklich und pochten auf das
Kirchenrecht, das allerdings keine staatliche

Absetzung der Bischöfe vorsieht.
Schliesslich aber sah er sich zur
Amtsniederlegung gezwungen. Die in der
Ablehnung des neuen Dogmas verharrenden

Katholiken organisierten sich

zu alt- oder christkatholischen Gemeinden.

Indessen zeigte sich bald, dass
dieser Abfall dem Felsen Petri nicht
sehr gefährlich werden konnte.
Ueberhaupt sind die Folgen der Un¬

fehlbarkeitserklärung von 1870 hinter
dem, was man befürchtet oder erhofft
hatte, zurückgeblieben. Döllinger hatte
«eine ganz unabsehbare Schwächung
des Ansehens der Kirche» vorausgesagt.

Aber das war eine Ueberschät-
zung der öffentlichen Wirksamkeit
geschichtlicher und rationaler Argumente.

Das Ansehen der römischen Kirche
ist in den letzten hundert Jahren eher
gestiegen, ihre Macht freilich nicht so
gewachsen, wie es die Ultramontanen
von 1870 erträumt hatten. Weltliche
Politik und Kultur waren doch zu selbständig

geworden, und an der Kurie gab es
zu viele gut informierte Diplomaten, als
dass man daselbst den Bogen der
päpstlichen Unfehlbarkeit unbesonnen
überspannt hätte. Deren ausdrückliche
Einschränkung auf Glaubens- und
Sittenlehren, die der Papst ex cathedra,
unter Inanspruchnahme «seiner höchsten

Apostolischen Autorität», verkünden

würde, hatte einer beliebig weiten
Auslegung wenigstens theoretisch
vorgebeugt; eine festgezogene Schranke
war dies allerdings nicht, denn im
Begriff der Sittenlehre Hessen sich nach
Belieben auch politische, wirtschaftliche

und kulturelle Weisungen enthalten

denken. Ein willkürliches, von der
Ueberlieferung unabhängiges Fabrizieren

neuer Glaubenswahrheiten kam
selbstverständlich nicht in Frage. Mit
Ausnahme des Dogmas von der
leiblichen Himmelfahrt der Maria (1950),
das von den Jesuiten schon am Ersten
Vatikanischen Konzil angeregt worden
war, sind seit diesem keine
aufsehenerregenden dogmatischen Entscheidungen

gefallen. Bei sozialpolitisch
folgenschweren Aeusserungen, etwa der
Enzyklika «Humanae vitae» (Verbot
der künstlichen Empfängnisverhütung),
liess man es wohlweislich ungeklärt,
inwiefern sie als unfehlbar gelten sollten.

(Anno 1870 waren zwei Dutzend
verschiedene Erklärungen über die
Erfordernisse einer Entscheidung ex
cathedra aufgestellt, aber keine war als
unbedingt gültig anerkannt worden.)
Was sollen wir von dem umstrittenen
Dogma denken? Den gläubigen Katholiken

dünkt es logisch, dass dem Oberhaupt

seiner Kirche, die gesamthaft
niemals von der geoffenbarten Wahr-

Formulare zum Kirchenaustritt

sind bei der Geschäftsstelle der FVS, 8047 Zürich. Langgrütstrasse 29,
erhältlich.

63



heit abfallen kann, der heilige Geist in

besonderem Masse beisteht und es vor
Irrlehren bewahrt. Der nichtkatholische
Christ beanstandet die sehr schwache
biblische Begründung des Dogmas und
findet es durch die Geschichte
hundertfach widerlegt. Eine Art Unfehlbarkeit

ergibt sich zwar daraus, dass ein

Papst infolge seiner kirchlichen Laufbahn

und der ständigen Einwirkung seiner

kurialen und sonstigen katholischen
Umwelt gar nicht mehr in der Lage ist,
von den geltenden Kirchenlehren
merklich abzuweichen: eine Unfehlbar-

Der Computer im Kloster

Die Tageszeitung «Le Monde» vom
25. April 1970 veröffentlichte unter
diesem Titel eine Untersuchung über die
Struktur des Nonnenwesens in Frankreich.

1945 gab es in unserem
westlichen Nachbarland 117 300 Klosterfrauen

französischer Staatsangehörigkeit,

heute sind es noch deren 100 500

und 1975 wird ihre Anzahl auf 91 000

gesunken sein. Fünf Jahre später wird
der Bestand um weitere 8000 Einheiten
abgenommen haben.
Dies sind nur Schätzungen, welche
aber von einem mit achtzig Daten
gespeicherten Computer errechnet worden

sind. Die Untersuchung wurde im

Februar 1969 von der «Vereinigung der
Oberinnen Frankreichs» durchgeführt
und ist die erste dieser Art, welche
über die «kirchliche Unterbevölkerung
Frankreichs» Aufschluss geben soll.
Die voraussichtliche Abnahme .des
Nonnenbestandes beruht auf drei
Hauptfaktoren: Klostereintritte,
Austritte und die Alterspyramide. Zwischen
1945 und 1969 ist die Zahl der
Französinnen, welche sich einem Orden
anschliessen wollen, das Gelübde aber
noch nicht abgelegt haben, um 82%
gesunken. In der gleichen Zeitspanne
ist die Zahl der Ausländerinnen dieser
Kategorie aber um 22% gestiegen.
Bemerkenswert ist, dass ein Viertel
aller Novizinnen und Postulantinnen
nicht französischer Nationalität sind.
Die grössten Orden leiden am stärksten

an Nachwuchsmangel. Der
Mitgliederschwund, welcher sich besonders
seit 1960 bemerkbar macht, hat
allerdings schon in den dreissiger Jahren
seinen Anfang genommen.
Jährlich verlassen durchschnittlich 149

französische Nonnen, welche das
Gelübde abgelegt haben, das Kloster;

keit der religiösen Konformität, die der
Kenner der Geschichte des Papsttums
nicht für eine Gabe des heiligen Geistes

halten kann. Beachtenswert ist
auch, dass fast immer Italiener, besonders

Römer — seit Luthers Zeit
überhaupt kein Ausländer mehr — der den
Päpsten garantierten Erleuchtung würdig

gewesen sein sollen. Wer gar als
denkender Nichtchrist auch die Bibel
für fehlbar und den heiligen Geist für
eine unverfügbare Grösse halten muss,
kann sich mit dem Dogma von 1870

unmöglich befreunden. Robert Mächler

hierzu kommen 510 Ordensfrauen, welche

Erlaubnis erhalten haben, vorübergehend

ausserhalb der Gemeinschaft
zu leben.
Interessant ist die Altersstufe der
Ordensangehörigen: 82% sind über 40

Jahre alt und 41 % haben den 60.

Geburtstag schon hinter sich. Die über
70jährigen Klosterfrauen stellen heute
19% des Gesamtbestandes; 1980 wird
ihr Anteil bereits auf 30% gestiegen
sein. Diese Alterspyramide, deren
untere Stufen immer mehr abnehmen,
stellt schwere Probleme in Sachen
Gleichgewicht der Kräfte. Die jüngsten

Nonnen sind in der Minderheit,
welche sich immer ausgeprägter
entwickeln wird. Dies hat zur Folge, dass
etwelche Forderungen, welche die jungen

Schwestern stellen, vom Altfrauenverband

bereits im Keim erstickt werden

können.
Viele Ergebnisse dieser Untersuchung
mit dem Elektronenhirn müssen noch
ausgearbeitet werden. Bis jetzt wurden
zwei Bände mit Erklärungen und
Kommentaren zusammengestellt. Ein dritter
Band, welcher die Probleme der Berufung

behandelt, soll im Mai 1970
erscheinen. Die Vereinigung der
Oberinnen hofft dadurch erfahren zu können,

weshalb den Mädchen auf dem
Lande das beschauliche Klosterleben
weniger zusagt als eine berufliche
Tätigkeit.

Um die Gründe des Nachwuchsmangels

in den Klöstern zu erfahren, hätte
es gewiss nicht einer so kostspieligen
Untersuchung mit Computer bedurft.
Die besorgten Oberinnen haben hinter
ihren dicken Klostermauern den
frischen Wind des 20. Jahrhunderts
wahrscheinlich noch nie gespürt und sind

jetzt durch die Gegenwart, d. h. durch

den wissenschaftlichen Fortschritt, die
Umwandlung der Gesellschaft und die
Emanzipation der Frau, etwas unsanft
aus ihrem Dornröschenschlaf geweckt
worden. Max P. Morf

Gedenktage

Das Jahr 1970 ist reich an Gedenktagen.

Wesentlich vor allem dürfte die
Gründung der Vereinten Nationen vor
25 Jahren sein.
Bald nach dem furchtbaren Zweiten
Weltkrieg, als alle Völker der Erde des
Blutvergiessens satt waren und sich
nach friedlichem Zusammenleben
sehnten, wurde in San Francisco die
Charta unterzeichnet. Sie soll — kurz
gesagt — der Sicherheit und dem
Frieden aller Nationen dienen, den
grossen und kleinen. Das Selbstbestimmungsrecht

und die Souveränität, die
Freiheit und die Menschenrechte ohne
Unterschied der Rasse und Religionen
wurden garantiert.
Am 26. Juni 1945 traten die Vertreter
von 50 Staaten zum Unterzeichnen der
Charta zusammen und erklärten, alle
ihre Kräfte dafür einsetzen zu wollen,
dass die Verträge eingehalten und die
Menschenrechte verwirklicht würden.
Wie steht es heute, nach 25 Jahren,
mit diesen Kräften? Im Hauptblatt der
Tschechoslowakei stand am Jahrestag
nur eine kurze Notiz:

«Seit Unterzeichnung der Charta der
Vereinten Nationen sind 25 Jahre vergangen.
Zu diesem Tage hat die tschechoslowakische

Gesellschaft für ausländische
Verbindung folgendes veröffentlicht: Nach
25 Jahren des Funktionierens der Uno
kann gesagt werden, dass sowohl die
Struktur, als auch die Ziele und Grundsätze,

nach denen die Organisation und
die Mitgliedsstaaten handeln sollten, sich
bewährt und ihre Lebensfähigkeit bezeugt
haben.»

Mehr Worte scheinen die Vereinten
Nationen nicht zu verdienen, so will
auch ich nichts hinzufügen.
Im Juli 1970 sind es 555 Jahre seit der
Verbrennung des Reformators Johannes

Hus am Konstanzer Konzil. Warum

wollte er der Wahrheit dienen?
Auch heute noch ist es klüger, zu
schweigen!
Vor 300 Jahren starb Johann Arnos Ko-
mensky (Comenius), der letzte Bischof
der Böhmischen Brüder, nach einem
schweren Leben voller Kämpfe für
seine Reformen. Seine Schriften (Orbis

pictus, Unum necessarium u. a.)

64


	Hundert Jahre päpstlicher Unfehlbarkeit

