
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 6

Artikel: Kleiner Überblick über die altindische und chinesische Philosophie

Autor: Anderes, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411733

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411733
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


brachte, dass er während seiner
italienischen Reise im Jahre 1787 sogar
Cagliostros Familie in Palermo
aufsuchte, um dann nach Ausbruch der
Französischen Revolution das Schauspiel

«Der Grosskophta» zu schreiben.
Doch muss zur Ehre Goethes gesagt
werden, dass er Cagliostro bald einmal

durchschaute. Und als Cagliostro
in Rom von der Inquisition zu
lebenslänglichem Kerker verurteilt wurde,
schrieb Goethe u.a.: «Wer hätte
geglaubt, dass Rom einmal zur Aufklärung

der Welt, zur völligen Entlarvung
eines Betrügers so viel beitragen sollte,

als es durch Herausgabe jenes
Auszuges aus den Prozessakten
geschehen ist.»
E. T. A. Hoffmann, den Baudelaire den

«göttlichen» nannte, hatte eine heillose

Furcht vor den Gespenstern, die

er selbst aus seinem inneren
Schattenreich heraufbeschwor. Und wenn
er nachts, beim Kerzenlicht, an seinen
Werken schrieb, sah er diese leibhaftig

vor sich, so dass er nur allzu oft
mitten in der Nacht seine Frau aus
dem Bette rief, worauf sie sich dann

zu ihm setzen musste.

Der grosse Romancier Balzac verleugnete

seine Schwäche gegenüber
Swedenborg, Cagliostro, Saint-Germain
und Mesmer nicht, wie er überhaupt
einen grossen Hang zur Mystik bekundete.

Sir Arthur Conan Doyle, der Schöpfer
der weltbekannten Sherlock-Holmes-
Romane, war völlig dem Spiritismus
verfallen und dessen heftigster
Verfechter.

Die Reihe dieser Beispiele Nesse sich

beliebig fortsetzen, aber sie möge hier
um so mehr genügen, als ich Sie,
lieber Leser, bereits überlegen lächeln
sehe. Natürlich halten Sie sich als

moderner, aufgeklärter Mensch für
alles andere als abergläubisch. Und

wenn Sie gelegentlich ein Zeitungshoroskop

lesen, dreimal gegen das
Holz klopfen, um das Schicksal nicht
herauszufordern, oder ein Maskottchen

in Ihren Wagen hängen, dann

glauben Sie, dass Sie dies selbstverständlich

nur des Plausches halber
tun. Aber damit belügen Sie sich eben
selber. Wenn Sie solche Dinge tun, so
beweisen Sie, dass Sie tief im Un-
terbewusstsein eben doch etwas
abergläubisch sind. Oder was sagen Sie
zu den sogenannten fliegenden
Untertassen, die nun schon mehr als zwanzig

Jahre in der ganzen Weltpresse

herumgeistern, und dies in der zweiten
Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts?
Nein, um völlig frei von Aberglauben
zu sein, braucht es mehr als nur
Intelligenz, es bedarf vor allem eines
kritischen Geistes, der die Zusammenhänge

richtig zu deuten vermag; denn

Die ältere indische Literatur ist
durchgehend religiösen Charakters und ist
in einem mannigfaltigen Schriftenreichtum

erhalten geblieben. Er zerfällt in

die Rig-, Sama-, Yayur-, Atharvavede-
teile und hat oft kanonische Geltung.
Diese Teile lösen sich dann in weitere
Untergruppen auf, wie die der Hymnen,

der Brahmana (theol. Texte,
Ritualvorschriften, Deutung der Opferriten,

Meditationen, zu denen auch die
philosophisch so wichtigen Upanisha-
den Geheimlehren gehören) und
der Sutras (kurze Zusammenfassungen

der zwei ersten Gruppen).
Der wichtigste Gott ist Indra, ein

Kriegsgott, der u. a. den berauschenden

Somatrank liebt. Jene Vorstellung
der Macht und Erhabenheit des
Göttlichen, vor der der Mensch zum Nichts
wird (die den Kern der jüdischen
Religiosität bildet), ist den Indern wie den
Griechen fremd. Daher werden früh
Zweifel an der Götterwelt geäussert.
Dafür wird die Frage nach dem

Ursprung der Welt laut. Die Götter werden

dabei zum Diesseits gerechnet.
Die neue Frage lautet: Warum ist

überhaupt etwas und nicht nichts? Im

zehnten Buch der Rigveda-Sammlung
ist mit dem 129. Hymnus ein fantastisches

Dokument dieses philosophischen

Denkens vorhanden. So fragt
der Dichter u. a., was regte sich, als
«nicht das Nichtseiende, noch das

Seiende», als es weder «Tod noch

Unsterblichkeit» (weder Mensch noch

Gott) gab. Die Götter entstanden später.

Wir sehen nun deutlich die sich
herauskristallisierende atheistische
Fragestellung.
Die Antwort wird in der Kraft «Tapas»
gegeben. Tapas bedeutet jene innere
Kraft, die der Mensch in sich selbst

spürt und durch Konzentration,
Willensanspannung und geistiges Training

wecken und steigern kann. Sie
wird aber auch mit der Zeugungskraft
«Eros» in Verbindung gebracht. Frü-

wie Karl Julius Weber in seinem «De-
mokritos» treffend bemerkt, «bleibt
die Hauptquelle des Aberglaubens
immer die Gewohnheit des grossen
Haufens, alles zu bewundern und
anzustaunen, was sein Verstand nicht
begreift». Werner Ohnemus

her wurde das Entstehen der Welt als
ein Opfer des Urgottes verstanden,
der sich teilte und auf diese Weise
alles erschaffen hat. Mit der Zeit des
«Tapas» war der Charakter des
priesterlichen Opfers als Geschenk
verloren gegangen und wurde zu einer
Kulthandlung von symbolischer
Bedeutung. Das Opfer als religiöses
Zeremoniell dient nun der Priesterkaste
als Mittel zur Macht, wobei der Priester

nicht wie in anderen Religionen
nur eine Zaubertechnik zu behandeln
hat, sondern sich noch immer als
Philosoph betätigte. Damit haben wir die
Zeit der Rigvedahymnen verlassen und
stehen in der Brahmanazeit. Es wird
nun eifrig am Thema der Seinswer-
dung gearbeitet. Um zu einer
Lösung zu kommen, wird das sächliche
Wort Brahman (im Gegensatz zum
späteren, persönlichen Gott der
Hinduvolksreligion) als magisches Wort
postuliert. In der sächlichen Fassung
des Wortes wird ihm jede Form und
Persönlichkeit abgesprochen. Das
Brahman ist in allen, es ist in jedem
Teil der Schöpfung. Der Antipode ist
das Atman, das Ich und Selbst. Da
das Brahman auch in mir ist, finde
«ich» es nicht aussen, sondern in der
inneren Versenkung. Ein Gegensatz
dazu ist z. B. das Christentum, wo man
vom «Ich» zum externen Gott «Herr»
gelangt. Der Herr kann im Wesenskern

in der inneren Vertiefung erfasst
werden, bleibt aber ausserhalb des
Menschen, als etwas Eigenes.
Eine wichtige Rolle in der Brahman-
religion ist die Wiedergeburt. Nach dem
Tode wird die Seele (Atman) einen
neuen Körper übernehmen. Dieser
kann vom Tier, über die Menschen (in
Kasten unterteilt) zum Gott (einer von
vielen) führen. Massgebend ist das
vorhergehende Leben. Es gibt keine
Belohnung oder Bestrafung durch
einen «Gott». Vielmehr bildet das
Atman seinen zukünftigen Körper mit

Kleiner Überblick über die altindische
und chinesische Philosophie

53



Der Pressefonds

ist stets für Gaben empfänglich.
Postcheck-Konto 80 - 48 853
der Geschäftsstelle der FVS.
Besten Dank!

einer Art Naturnotwendigkeit, unter
Zuhilfenahme des gegenwärtigen
Seins aus. Damit die Wiedergeburt
nicht ziellos als Sisyphusexistenz
erscheint, wird die Erlösung von der
Wiedergeburt ersehnt. Diese ist gegeben

durch das Einswerden mit dem
Brahman. Das «Wort» Brahman steht
ausserhalb der Zeit. Wenn eine
Vereinigung zwischen Atman und Brahman

stattfindet, ist auch das Atman
zeitlos.
Wir finden zwei beachtenswerte
Unterschiede zum Christentum:

a) Im Christentum ist die Wiederge¬
burt die Erlösung. In der Brahman-

religion hingegen die Erlösung das
Ende der Wiedergeburt.

b) Im Christentum wird der Mensch
durch Gott erlöst, im Brahman
erlöst sich der Mensch selbst.

Ferner muss man beim Betrachten der

Brahmanphilosophie nicht vergessen,
dass es sich hier nicht um eine
griechische Weltanschauung auf dem

Prinzip des Logos handelt. Es dreht
sich beim Brahman um ein unklares,
mystisches Wissen. Die Erkenntnis
erfolgt erst im Einswerden des Atman
mit dem Brahman und vollzieht sich

unter der Schwelle des Bewusstseins.
Brahman ist nicht Logos und wird
deshalb, trotz atheistischen Grundzügen,
zu den theistischen Religionen
gezählt. Eine der Weiterbildungen des
Brahmans ist die Samkhyaphiloso-
phie. Es handelt sich dabei um eine
«aufzählende» Lehre. Geist und Natur

werden einander gegenübergestellt.

Das Wort Atman wird vermieden

und durch Purusa (urspüngliche
Bedeutung «Mann») ersetzt. Die
Natur ist das ewig Werdende und
Vergehende. Der Geist ist an sich ruhend
und passiv. Seine Funktion ist das
Beschauen. Der Geist ist aber immer
an die Natur gebunden. Die Wiedergeburt

ist auch im Samkhya erhalten.
Ein wesentlicher Unterschied zu der
griechischen Philosophie ist, dass
kein Unterschied zwischen «subjektiver»

und «objektiver» Qualität
durchgeführt wird. Alles ist «objektiv». Der

Geist ist lediglich Spiegel des Seins,
und seelische Vorgänge sind nicht
geistiger, sondern materieller Natur.
Die Erlösung ist das Erkennen des
Unterschiedes zwischen Geist und
Materie und damit letztlich eine
Erlösung des Geistes vom Körper des
Menschen (aber nicht eine Lösung
von der Materie als solche). Für einen
«Gott» im christlichen Sinne ist hier
kein Platz mehr. Götter gibt es viele,
jedoch nicht mit den Funktionen eines
absoluten Gottes.
Eine Nebenlinie der indischen
Philosophie stellt das Yogasystem dar. Der
Yoga ist vor allem eine Anleitung zur
Praxis der Versenkung, der Lösung
des Geistes vom Körper. Das Ziel ist
die Meditation und die in ihr aufleuchtende

Erkenntnis, d. h. ein völliges
Durchdrungenwerden (in der Upanis-
hadlehre ist die Erkenntnis das
Einswerden von Atman und Brahman, in

der Samkhyaphilosophie [mit dem Yoga

verbunden] die Erkenntnis der
Wesensverschiedenheit von Geist und

Leib). Der Yoga erkennt das Dasein
eines obersten Gottes «Om» an.

Buddha will nichts als Erlösung von
dem Leiden und den Weg zu dieser
Erlösung zeigen. Ob die Welt ewig
sei oder nicht, ob der Erlöste nach
dem Tode fortlebe oder nicht, all dies
sind Fragen, auf die der Buddha keine

Antwort geben will.
Die vier Grundwahrheiten sind:

a) Erkenntnis der Wahrheit, dass das

Leben Leiden ist.

b) Der Ursprung des Leidens sind die
sinnlichen Begierden.

c) Aufhebung des Leidens kann nur
durch Aufhebung der Begierden
erfolgen, er geht ein in die Wunschund

Schmerzlosigkeit des «Nirva-
na». Das Nirvana ist ein Zustand
des Erlöstseins und ist in diesem
Leben erreichbar, nicht erst in

einem Jenseits.
d) Die vierte Wahrheit ist der

achtteilige Pfad zur Aufhebung der
Begierde: rechtes Denken, rechtes
Wollen, rechte Rede, rechtes Handeln,

rechtes Streben, rechtes
Leben, rechte Besinnung, rechte
Versenkung.

Dem Buddhisten ist das «Wie» seines
Lebens wichtig und nicht das «Was»
seines Lebens oder «dass» er lebt.
Der Buddhismus enthält kein Brahman

als höchstes Prinzip und ist
atheistisch. Ebenso wird die Einheit und

Substantialität der Seele oder des Geistes

geleugnet. So wenig wie der
Wagen noch etwas Besonderes ist
ausser dem Wagenkorb, der Deichsel,
den Rädern, der Achse usw., so wenig

bin ich noch ein besonderes Wesen

ausser meiner Gestalt, meiner
Gedanken, Vorstellungen, Strebungen.
Die Identität des «Ich» wird
vorgetäuscht durch den einen Namen, den
ich seinen Phasen und Teilen gebe.

Die chinesische Philosophie

Die indische Philosophie ist stark
zweckbestimmt, aber dieser Zweck ist
die Erlösung und liegt deshalb z. T.

jenseits des Lebens. Ganz anders die
chinesische Philosophie. Sie hat
einen stark praktischen, lebenszugewandten

Zug, ihr Ziel ist Gestaltung
des Lebens, das vollendet, harmonisch
und vorbildlich sein soll und nicht
Benutzung des Lebens für ein dem
Leben selbst transzendentes Ziel. Die
chinesischen Philosophen sind nicht
Theologen, sondern Staatsmänner,
Volkserzieher und Ratgeber der
Fürsten und Könige. Man ist vorbildlich,
gleichgültig ob es Menschen gibt, die
dieses Vorbild auf sich wirken lassen
oder nicht. Der Grund der Verhaltensregeln

des Menschen liegt in der
Erkenntnis, dass die Gefahren und

Probleme, vor denen der Mensch in

seinem Leben steht, erwachsen aus
der Art, wie seine Natur sich zur
bestimmten Situation verhält.
Kung-tse: Der konfuzianische Staat ist

prinzipiell pazifistisch. Nationalismus
und Machtkampf der einzelnen wird
verworfen. Die alten guten Traditionen

sollen gefördert werden. Ein

wichtiger Grundsatz von ihm lautet:
Zu den Guten bin ich gut, den Nichtguten

bin ich gerecht. (Gegensatz:
Lao-Tse: Zu den Guten bin ich gut,
zu den Nichtguten bin ich auch gut.)
Die Strafe ist unvermeidlich, nur muss
ihr als Wichtigstes die Bekehrung
vorangehen und stets das gute Beispiel
dessen, der das Recht zu strafen hat,
mit ihr verbunden sein.
Lao-Tse: Wirken, ohne Absichten,
nach Zwecken zu handeln. Wirken
durch das, was man ist, durch das Wesen,

das ist seine immer wiederholte
Lehre. Der wirklich grosse Mensch
und Fürst wirkt unscheinbar, man
weiss kaum, dass er da ist. Alle
Gewalt wird als sinnlos verworfen. Aber
auch gegen das Gebieten und Verbieten,

gegen das Preisen der Tugenden,

54



gegen das bewusste und ausdrückliche

Pflegen von Pflicht und Sitten
kämpft Lao-Tse. Alles Sinnen und
Trachten hat sich nach «Tao» zu
richten. Wo Lao-Tse von Tao spricht,
stellen sich auch gewisse metaphysische

Wendungen ein. So unterscheidet

er bereits «Sein» und «Nichtsein»,
um den Urgrund in einem Begriff zu
fassen. Es entspricht dem Prinzip des
Lao-tseschen Denkens, das überall
Stille, Nichthandeln, Nichtwollen lehrt
und in diesem Nichthandeln das wahre

Wirken, in der Stille die wahre Fülle
findet.
Nach dieser Periode folgen zwei ganz
gegensätzliche Philosophen. Mi-Ti
lehrt die Existenz eines Gottes und
sieht das Unheil dieser Welt als Folge

Enthemmter Sex

«Knusper, knusper, knäuschen, wer
knuspert an meinem Häuschen?» fragt
im Märchen die böse Hexe. Und «knusper,

knusper, knäuschen, wer knabbert

an unserem Lehrgebäude?»
fragen seit langem besorgte Kirchenherren.

Die Axt an eine tragende Säule der
christlichen Lehre legten als erste Ko-
pernikus, Galilei und Kepler, als sie

nachwiesen, dass die Behauptung der
Bibel unzutreffend ist, die Erde sei
der Mittelpunkt der Welt. Etwa
zweihundert Jahre später widerlegte Charles

Darwin die These des Alten
Testaments «Und Gott sprach: Die Erde

bringe hervor lebendige Tiere, ein

jegliches nach seiner Art .». Im

Gegensatz zu der biblischen Behauptung
«Und Gott schuf den Menschen sich

zum Bilde, zum Bilde Gottes schuf er
ihn;» führte Ludwig Feuerbach in seinen

Werken den Nachweis, dass der
Mensch Gott nach seinem Bilde schuf.

Sigmund Freud schliesslich ehtlarvte
die Religion als Illusion des
Menschen. Sie alle rütteln an den
Grundpfeilern des christlichen Glaubens.
Seit geraumer Zeit rollt in immer

neuen Wogen eine gewaltige Flut des
Sex durch die christlichen Lande und

droht, nun auch noch die letzten
Fundamente christlicher Moral und

Anschauungen zu unterspülen.
Die Grundhaltung des Christenums ist
transzendent. «Mein Reich ist nicht
von dieser Welt.» Die Gläubigen werden

für irdische Leiden durch himm-
liche Freuden entschädigt. Die Lust

der mangelnden allgemeinen
Menschenliebe.

Yang-Tschu ist der Vertreter einer
negativen Weltanschauung. Das einzige,
was Gültigkeit besitzt, ist der Tod. Vor
ihm ist alles gleich, niemand ist besser

oder schlechter als der andere.
Der Zug ins Extreme ist somit eine
Parallele wie später in der griechischen

Philosophie der Heroismus der
Stoa und die Genusslehre von Epikur.
Und ähnlich wie Aristoteles später die
Lehre von der «rechten Mitte»
aufstellt, so erneuert Meng-Tse die Lehre
des Kung-Tse mit ihrer Zentralstellung
der Familie und deren Bindungen und

Pflichten. Vor allem Meng-Tse hat es

verstanden, den Konfuzianismus in

China durchzusetzen. A. Anderes

des Fleisches ist dem Christen
verpönt. Der Leib ist das Gefäss der
Sünde, er muss verhüllt werden. Mit
keinem Wort darf man das Geschlechtliche

erwähnen, die Sexualität ist das
absolute Tabu. Kleine Kinder bringt
der Klapperstorch.
Alle diese prüden, pietistischen
Vorstellungen haben das Denken des
christlichen Menschen seit rund 2000

Jahren geformt, haben seine Moral,
seine Ethik, seine ganze Geisteshaltung

geprägt. In diese dunkle, muffige
Welt bläst seit Ende des Ersten
Weltkrieges in zunehmendem Masse ein
frischer Wind. Er fegt unter den bis
dahin die Erde streifenden Rocksaum
der Damenmode und hebt ihn empor
bis 'zu den kurzen Miniröckchen unserer

Tage. Die Mädchen schneiden sich
die Zöpfe ab und fordern lautstark
Gleichberechtigung. Obwohl damit die
biblische These «Der Mann ist des

Weibes Haupt» zum Untergang verurteilt

ist, setzt sich die berechtigte
Forderung immer mehr durch.
Seit Beginn des 20. Jahrhunderts
gewinnen Sport und Leibesübungen
erheblich an Ansehen und drängen die
abwertenden christlichen Vorstellungen

weit in den Hintergrund. Die früher

den Körper vollständig einhüllende

Sport- und Badekleidung wird

fallengelassen, an ihre Stelle setzt
sich der leichte, luftige Sportdress
durch, der keine Sportart behindert,
bis hin zu dem auf das Notwendigste
beschränkten Bikini der Mädchen.
Immer mehr Menschen folgen dem Ruf

der Medizin, den ganzen Körper zu
seiner Gesunderhaltung dem Licht,
der Luft, dem Wasser und der Sonne
auszusetzen. Die erste Einrichtung
eines Badestrandes für Nudisten wirkte

als Sensation, sie gab zu vielen
Kommentaren Anlass. Heute finden
die Anhänger der Freikörperkultur an
manchem grossen Strand ihren Platz.
Ja, selbst in erzkatholischen Ländern
sind solche Einrichtungen schon
anzutreffen.

Neben der Freikörperkultur trug die
Jugendbewegung dazu bei, die
muffigen Schwaden der leibfeindlichen
Ansichten zu vertreiben. In den
Jugendgruppen fanden sich junge Mädchen

und Burschen zusammen, um
gemeinsam neue Ideale aufzugreifen und

gegen den Moder vergangener
Jahrhunderte anzugehen. Was diesen Zielen

an christlichen Vorstellungen im

Wege stand, das wurde eben allen
kirchlichen Widerständen zum Trotz
beiseite geschoben. Die Anschauungen

der Bibel sind auf dem Boden
des Orients entstanden. Für den Orientalen

aber ist das Weib minderwertig.
Diese seine Ansicht fand in der Bibel
ihren Niederschlag und wurde damit
richtungweisend für die christliche
Gesellschaft. Die Kinder wurden in der
Schule nach Geschlechtern getrennt
unterrichtet. Die Ausbildung der Mädchen

beschränkte sich zumeist auf
eine Vorbereitung für das Hantieren
mit den berühmten drei «K»s: Küche,
Kinder, Keller.
In der modernen Industriegesellschaft
steht aber die Frau gleichberechtigt
neben dem Mann an ihrem Arbeitsplatz.

Für gleiche Arbeit fordert sie
gleichen Lohn. Und Voraussetzung dafür

ist eine gleiche Ausbildung. Die
Koedukation — einst von christlicher
Seite sehr angefeindet — hat sich
demzufolge mehr und mehr durchgesetzt

und schickt sich an, als
Selbstverständlichkeit unserer Zeit bis in die
letzten Hochburgen des widerstrebenden

Katholizismus vorzudringen.
Die vom Christentum erzwungene
Distanzierung der Geschlechter voneinander

wird weitgehend abgebaut.
Mann und Frau treten einander freier,
ungezwungener, natürlicher gegenüber.

Zuerst waren es nur einzelne
Männer — Hirschfeld, Hodann, Van de
Velde — die über sexuelle Fragen
Bücher schrieben oder Vorträge hielten.

Heute ist der Sex zum Hauptthema

einiger Zeitschriften und lllustrier-

55


	Kleiner Überblick über die altindische und chinesische Philosophie

