
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 6

Artikel: Über den Aberglauben

Autor: Ohnemus, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Milliarden bestimmt haben. In

Lehrfragen laufen sie am Gängelband der
Massgebenden, unfähig, deren
Flunkereien und üble Machenschaften zu
durchschauen und zu kritisieren. Ihre

guten Werke würden unter nichtchristlichen

vernünftigen Antrieben teils
ebensogut oder besser getan, teils
würden sie bei allgemein herrschender

Vernunft unnötig. (Gegen
Pestepidemien veranstaltete die Kirche
einst öffentliche Prozessionen,
wodurch die Seuche noch mehr ausgebreitet

und die Beanspruchung der
Aerzte und Pfleger gesteigert wurde.)
Auch die kirchlichen Kulturwerke sind

zur Entschuldigung der christlichen
Greuel ungeeignet. Weder die «Summa»

des Thomas von Aquin noch die
von Michelangelo bemalte Sixtina
entschuldigt auch nur eine einzige
Hexenverbrennung.

Sehr erbaulich ist der Schluss von
Pfarrer Brunners Rezension. Der
Christ, gibt er zu, könne sich
allerdings nicht auf die Verdienste des
Christentums abstützen: «Aber
merkwürdig: Gerade in dieser Einsicht liegt
der eigentliche Kern des Evangeliums.
Da wird uns gesagt, dass das Heil
nicht in uns liegt, sondern von Jesus
Christus kommt, der uns durch seine
Liebe zur Mitmenschlichkeit befähigt.»
Eine typische Kanzelrednerphrase!
Das Büchlein von Joachim Kahl
beweist, dass von der «Frohen
Botschaft» eher die Befähigung zu einer
im Vergleich mit dem Heidentum
gesteigerten Unmenschlichkeit
ausgegangen ist. Diese Botschaft konnte
sich auch gar nicht anders auswirken,
denn ihre nicht vernünftig, sondern
mythisch begründete Liebeslehre ist
unlöslich mit Auserwähltheitswahn,
Unheilsweissagungen und Höllendrohungen

verquickt, Vorstellungen, die
zu allem Fanatismus Handhabe bieten.

Wenn die heutigen Kirchenmänner,

wenigstens in unseren Gegenden,
zumeist humane, nette, oft nur allzu
nette Leute sind, so ist das nicht den
Kirchen selber zu verdanken. Die
Humanisierung, der Verzicht auf krassesten

Aberglauben und mörderischen
Fanatismus, ist den Kirchen von aussen,

durch die Kräfte der Aufklärung
und der Erfahrungswissenschaft,
aufgenötigt worden. Intern aber ist die
Folge davon eine verlogene Bibeldeutung,

das Vertuschen der unmenschlichen,

widervernünftigen Aspekte des
Alten und Neuen Testaments.

Robert Mächler

Über den Aberglauben
Der Aberglaube ist mit seinen
verschiedenen Erscheinungsformen durchaus

irrational, dem durch die Vernunft
allein nicht beizukommen ist. Er wurzelt

so sehr im Unterbewussten des
Menschen, dass er sich selbst in

unserer aufgeklärten Zeit der Kernphysik
und der Raumfahrt nahezu

unvermindert behaupten kann. Gleichwohl
ist der Aberglaube nicht allein eine
Frage der Intelligenz; er ist nicht
unbedingt mit Dummheit zu identifizieren,

wennschon er mit dieser die
Beharrlichkeit und Unausrottbarkeit
gemeinsam hat. Goethe war der
Meinung, dass der Mensch eine gewisse
Art von Aberglauben nicht loswerden
wird, solange die Menschheit existiert;
denn, so sagte er u.a.: «Der Mensch
sieht nur die Wirkungen; die
Ursachen, selbst die nächsten, sind ihm

unbekannt; nur sehr wenige, tiefer
Dringende, Erfahrene, Aufmerkende,
werden allenfalls gewahr, woher die
Wirkung entspringt.»
Ich will hier nicht die sattsam bekannten

Auswüchse der Astrologie oder
das, ach so dunkle, Kapitel der
Hexenverfolgungen behandeln, wo die
Schweiz den traurigen Ruhm
beanspruchen darf, als letztes Land in

Europa im Jahre 1782 in Glarus das
letzte Todesurteil gegen eine Hexe
vollzogen zu haben. Nein, vielmehr
geht es mir darum, anhand einiger
Beispiele zu zeigen, dass sich selbst
Intellektuelle, Philosophen, Gelehrte,
Dichter usw. nicht immer der Macht
des Aberglaubens zu entziehen
vermochten.

Im Gegensatz zu Demokritos etwa,
war Piaton ein überzeugter
Gespenstergläubiger. Er schrieb im «Phai-
don»: «Eine solche Seele, die etwas
Erdenschweres und Sichtbares an sich
hat, fühlt sich wieder zur sichtbaren
Welt hingezogen, indem sie aus Furcht
vor dem Dunkeln und dem Hades, wie
man sagt, sich um die Gräber und
Grüfte herumtreibt. Dort hat man schon
manchmal dunkle Erscheinungen von
Seelen erblickt, und solche Schattenbilder

erzeugen eben solche Seelen,
die sich nicht ganz losgerissen haben,
sondern noch teil am Sichtbaren
besitzen, weshalb sie auch gesehen
werden.»

Der Skeptiker Machiavelli hielt es für
möglich, dass «die Luft mit
vernünftigen Wesen bevölkert ist» und

war überzeugt davon, dass bevorstehende

grosse Ereignisse ihre Schatten

in Form von Wunderzeichen,
Prophezeiungen und Himmelserscheinungen

vorauswerfen.
Wenn Luther schrieb «Preussen hat
viel böser Geister, desgleichen sind
in Pilappen (Lappland) viel Teufel und
Zäuberer. In der Schweiz, nicht weit
von Lucern, auf einem sehr hohen
Berge ist ein See, der heisst Pilatus
Teich, da hat der Teufel ein wüst und

gräulich Wesen inne Es sind
Wohnungen der Teufel, da sie gefangen
liegen», so haben wir hier den
Aberglauben sozusagen in Reinkultur.
Der grosse Astronom Tycho de Brahe
pflegte wieder umzukehren, wenn ihm
eine alte Frau oder ein Hase über den
Weg lief.
Kepler zweifelte wohl an der Astrologie,

wenn er auch seinen Lebensunterhalt

mit ihr bestritt, glaubte aber dafür

an Hexerei.
Auch Isaac Newton ergab sich der
Mythologie und verliess die Wissenschaft,
um sich der Apokalypse zuzuwenden.
Ludwig XI. wies wohl seinen Hofastronomen

von sich, als der Esel des
Köhlers durch seine herabhängenden
Ohren schlechtes Wetter statt des
vorhergesagten guten prophezeite,
behielt aber den schlauen Kopf
wohlweislich bei sich, der seinen Tod drei
Tage vor dem des Königs selbst
festsetzte.

Swedenborg, der anfänglich sehr
intensiv der Wissenschaft oblag, ergab
sich allmählich derart dem Aberglauben,

dass er noch auf dem Totenbette
ernsthaft behauptete, mit Paulus ein

ganzes Jahr, mit Johannes siebenmal,
einmal mit Moses und hundertmal mit
Luther konversiert zu haben. — Als er
einmal auf See fuhr, machte er vor
allen Stühlen, die sich in der Kajüte
des Kapitäns befanden, Verbeugungen.

«Was soll der Unsinn?» fragte
der Kapitän verblüfft. «Ja, sehen Sie
denn nicht Karl XII., Peter I. und
Katharina?» wobei Swedenborg noch
weitere Persönlichkeiten nannte. Der

Kapitän erwiderte nichts, aber bei der

Landung forderte er für alle jene
genannten Personen die Fracht oder das

Geständnis Swedenborgs, dass er ein

Narr sei.

Dem Einfluss des grössten Schwindlers

der Weltgeschichte, Cagliostro,
konnte sich anfänglich selbst ein
Goethe nicht entziehen, der diesem
ein so grosses Interesse entgegen-

52



brachte, dass er während seiner
italienischen Reise im Jahre 1787 sogar
Cagliostros Familie in Palermo
aufsuchte, um dann nach Ausbruch der
Französischen Revolution das Schauspiel

«Der Grosskophta» zu schreiben.
Doch muss zur Ehre Goethes gesagt
werden, dass er Cagliostro bald einmal

durchschaute. Und als Cagliostro
in Rom von der Inquisition zu
lebenslänglichem Kerker verurteilt wurde,
schrieb Goethe u.a.: «Wer hätte
geglaubt, dass Rom einmal zur Aufklärung

der Welt, zur völligen Entlarvung
eines Betrügers so viel beitragen sollte,

als es durch Herausgabe jenes
Auszuges aus den Prozessakten
geschehen ist.»
E. T. A. Hoffmann, den Baudelaire den

«göttlichen» nannte, hatte eine heillose

Furcht vor den Gespenstern, die

er selbst aus seinem inneren
Schattenreich heraufbeschwor. Und wenn
er nachts, beim Kerzenlicht, an seinen
Werken schrieb, sah er diese leibhaftig

vor sich, so dass er nur allzu oft
mitten in der Nacht seine Frau aus
dem Bette rief, worauf sie sich dann

zu ihm setzen musste.

Der grosse Romancier Balzac verleugnete

seine Schwäche gegenüber
Swedenborg, Cagliostro, Saint-Germain
und Mesmer nicht, wie er überhaupt
einen grossen Hang zur Mystik bekundete.

Sir Arthur Conan Doyle, der Schöpfer
der weltbekannten Sherlock-Holmes-
Romane, war völlig dem Spiritismus
verfallen und dessen heftigster
Verfechter.

Die Reihe dieser Beispiele Nesse sich

beliebig fortsetzen, aber sie möge hier
um so mehr genügen, als ich Sie,
lieber Leser, bereits überlegen lächeln
sehe. Natürlich halten Sie sich als

moderner, aufgeklärter Mensch für
alles andere als abergläubisch. Und

wenn Sie gelegentlich ein Zeitungshoroskop

lesen, dreimal gegen das
Holz klopfen, um das Schicksal nicht
herauszufordern, oder ein Maskottchen

in Ihren Wagen hängen, dann

glauben Sie, dass Sie dies selbstverständlich

nur des Plausches halber
tun. Aber damit belügen Sie sich eben
selber. Wenn Sie solche Dinge tun, so
beweisen Sie, dass Sie tief im Un-
terbewusstsein eben doch etwas
abergläubisch sind. Oder was sagen Sie
zu den sogenannten fliegenden
Untertassen, die nun schon mehr als zwanzig

Jahre in der ganzen Weltpresse

herumgeistern, und dies in der zweiten
Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts?
Nein, um völlig frei von Aberglauben
zu sein, braucht es mehr als nur
Intelligenz, es bedarf vor allem eines
kritischen Geistes, der die Zusammenhänge

richtig zu deuten vermag; denn

Die ältere indische Literatur ist
durchgehend religiösen Charakters und ist
in einem mannigfaltigen Schriftenreichtum

erhalten geblieben. Er zerfällt in

die Rig-, Sama-, Yayur-, Atharvavede-
teile und hat oft kanonische Geltung.
Diese Teile lösen sich dann in weitere
Untergruppen auf, wie die der Hymnen,

der Brahmana (theol. Texte,
Ritualvorschriften, Deutung der Opferriten,

Meditationen, zu denen auch die
philosophisch so wichtigen Upanisha-
den Geheimlehren gehören) und
der Sutras (kurze Zusammenfassungen

der zwei ersten Gruppen).
Der wichtigste Gott ist Indra, ein

Kriegsgott, der u. a. den berauschenden

Somatrank liebt. Jene Vorstellung
der Macht und Erhabenheit des
Göttlichen, vor der der Mensch zum Nichts
wird (die den Kern der jüdischen
Religiosität bildet), ist den Indern wie den
Griechen fremd. Daher werden früh
Zweifel an der Götterwelt geäussert.
Dafür wird die Frage nach dem

Ursprung der Welt laut. Die Götter werden

dabei zum Diesseits gerechnet.
Die neue Frage lautet: Warum ist

überhaupt etwas und nicht nichts? Im

zehnten Buch der Rigveda-Sammlung
ist mit dem 129. Hymnus ein fantastisches

Dokument dieses philosophischen

Denkens vorhanden. So fragt
der Dichter u. a., was regte sich, als
«nicht das Nichtseiende, noch das

Seiende», als es weder «Tod noch

Unsterblichkeit» (weder Mensch noch

Gott) gab. Die Götter entstanden später.

Wir sehen nun deutlich die sich
herauskristallisierende atheistische
Fragestellung.
Die Antwort wird in der Kraft «Tapas»
gegeben. Tapas bedeutet jene innere
Kraft, die der Mensch in sich selbst

spürt und durch Konzentration,
Willensanspannung und geistiges Training

wecken und steigern kann. Sie
wird aber auch mit der Zeugungskraft
«Eros» in Verbindung gebracht. Frü-

wie Karl Julius Weber in seinem «De-
mokritos» treffend bemerkt, «bleibt
die Hauptquelle des Aberglaubens
immer die Gewohnheit des grossen
Haufens, alles zu bewundern und
anzustaunen, was sein Verstand nicht
begreift». Werner Ohnemus

her wurde das Entstehen der Welt als
ein Opfer des Urgottes verstanden,
der sich teilte und auf diese Weise
alles erschaffen hat. Mit der Zeit des
«Tapas» war der Charakter des
priesterlichen Opfers als Geschenk
verloren gegangen und wurde zu einer
Kulthandlung von symbolischer
Bedeutung. Das Opfer als religiöses
Zeremoniell dient nun der Priesterkaste
als Mittel zur Macht, wobei der Priester

nicht wie in anderen Religionen
nur eine Zaubertechnik zu behandeln
hat, sondern sich noch immer als
Philosoph betätigte. Damit haben wir die
Zeit der Rigvedahymnen verlassen und
stehen in der Brahmanazeit. Es wird
nun eifrig am Thema der Seinswer-
dung gearbeitet. Um zu einer
Lösung zu kommen, wird das sächliche
Wort Brahman (im Gegensatz zum
späteren, persönlichen Gott der
Hinduvolksreligion) als magisches Wort
postuliert. In der sächlichen Fassung
des Wortes wird ihm jede Form und
Persönlichkeit abgesprochen. Das
Brahman ist in allen, es ist in jedem
Teil der Schöpfung. Der Antipode ist
das Atman, das Ich und Selbst. Da
das Brahman auch in mir ist, finde
«ich» es nicht aussen, sondern in der
inneren Versenkung. Ein Gegensatz
dazu ist z. B. das Christentum, wo man
vom «Ich» zum externen Gott «Herr»
gelangt. Der Herr kann im Wesenskern

in der inneren Vertiefung erfasst
werden, bleibt aber ausserhalb des
Menschen, als etwas Eigenes.
Eine wichtige Rolle in der Brahman-
religion ist die Wiedergeburt. Nach dem
Tode wird die Seele (Atman) einen
neuen Körper übernehmen. Dieser
kann vom Tier, über die Menschen (in
Kasten unterteilt) zum Gott (einer von
vielen) führen. Massgebend ist das
vorhergehende Leben. Es gibt keine
Belohnung oder Bestrafung durch
einen «Gott». Vielmehr bildet das
Atman seinen zukünftigen Körper mit

Kleiner Überblick über die altindische
und chinesische Philosophie

53


	Über den Aberglauben

