Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 52 (1969)

Heft: 6

Artikel: Uber den Aberglauben

Autor: Ohnemus, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411732

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Milliarden bestimmt haben. In Lehr-
fragen laufen sie am Géingelband der
Massgebenden, unfdhig, deren Flun-
kereien und iible Machenschaften zu
durchschauen und zu kritisieren. lhre
guten Werke wiirden unter nichtchrist-
lichen verniinftigen Antrieben teils
ebensogut oder besser getan, teils
wiirden sie bei allgemein herrschen-
der Vernunft unnétig. (Gegen Pest-
epidemien veranstaltete die Kirche
einst offentliche Prozessionen, wo-
durch die Seuche noch mehr ausge-
breitet und die Beanspruchung der
Aerzte und Pfleger gesteigert wurde.)
Auch die kirchlichen Kulturwerke sind
zur Entschuldigung der christlichen
Greuel ungeeignet. Weder die «Sum-
ma» des Thomas von Aquin noch die
von Michelangelo bemalte Sixtina
entschuldigt auch nur eine einzige
Hexenverbrennung.

Sehr erbaulich ist der Schluss von
Pfarrer Brunners Rezension. Der
Christ, gibt er zu, kénne sich aller-
dings nicht auf die Verdienste des
Christentums abstiitzen: «Aber merk-
wiirdig: Gerade in dieser Einsicht liegt
der eigentliche Kern des Evangeliums.
Da wird uns gesagt, dass das Heil
nicht in uns liegt, sondern von Jesus
Christus kommt, der uns durch seine
Liebe zur Mitmenschlichkeit befahigt.»
Eine typische Kanzelrednerphrase!
Das Biichlein von Joachim Kahl be-
weist, dass von der «Frohen Bot-
schaft» eher die Befahigung zu einer
im Vergleich mit dem Heidentum ge-
steigerten Unmenschlichkeit ausge-
gangen ist. Diese Botschaft konnte
sich auch gar nicht anders auswirken,
denn ihre nicht verniinftig, sondern
mythisch begriindete Liebeslehre ist
unldslich mit Auserwihltheitswahn,
Unheilsweissagungen und Héllendro-
hungen verquickt, Vorstellungen, die
zu allem Fanatismus Handhabe bie-
ten. Wenn die heutigen Kirchenmén-
ner, wenigstens in unseren Gegenden,
zumeist humane, nette, oft nur allzu
nette Leute sind, so ist das nicht den
Kirchen selber zu verdanken. Die Hu-
manisierung, der Verzicht auf krasse-
sten Aberglauben und mérderischen
Fanatismus, ist den Kirchen von aus-
sen, durch die Krifte der Aufklidrung
und der Erfahrungswissenschaft, auf-
genotigt worden. Intern aber ist die
Folge davon eine verlogene Bibeldeu-
tung, das Vertuschen der unmensch-
lichen, widerverniinftigen Aspekte des
Alten und Neuen Testaments.

Robert Méchler

52

Uber den Aberglauben

Der Aberglaube ist mit seinen ver-
schiedenen Erscheinungsformen durch-
aus irrational, dem durch die Vernunft
allein nicht beizukommen ist. Er wur-
zelt so sehr im Unterbewussten des
Menschen, dass er sich selbst in un-
serer aufgekldrten Zeit der Kernphy-
sik und der Raumfahrt nahezu unver-
mindert behaupten kann. Gleichwohl
ist der Aberglaube nicht allein eine
Frage der Intelligenz; er ist nicht un-
bedingt mit Dummheit zu identifizie-
ren, wennschon er mit dieser die Be-
harrlichkeit und Unausrottbarkeit ge-
meinsam hat. Goethe war der Mei-
nung, dass der Mensch eine gewisse
Art von Aberglauben nicht loswerden
wird, solange die Menschheit existiert;
denn, so sagte er u.a.: «Der Mensch
sieht nur die Wirkungen; die Ursa-
chen, selbst die nichsten, sind ihm
unbekannt; nur sehr wenige, tiefer
Dringende, Erfahrene, Aufmerkende,
werden allenfalls gewahr, woher die
Wirkung entspringt.»

Ich will hier nicht die sattsam bekann-
ten Auswiichse der Astrologie oder
das, ach so dunkle, Kapitel der Hexen-
verfolgungen behandeln, wo die
Schweiz den traurigen Ruhm bean-
spruchen darf, als letztes Land in
Europa im Jahre 1782 in Glarus das
letzte Todesurteil gegen eine Hexe
vollzogen zu haben. Nein, vielmehr
geht es mir darum, anhand einiger
Beispiele zu zeigen, dass sich selbst
Intellektuelle, Philosophen, Gelehrte,
Dichter usw. nicht immer der Macht
des Aberglaubens zu entziehen ver-
mochten.

Im Gegensatz zu Demokritos etwa,
war Platon ein Ulberzeugter Gespen-
stergldubiger. Er schrieb im «Phai-
don»: «Eine solche Seele, die etwas
Erdenschweres und Sichtbares an sich
hat, fiihlt sich wieder zur sichtbaren
Welt hingezogen, indem sie aus Furcht
vor dem Dunkeln und dem Hades, wie
man sagt, sich um die Grédber und
Grifte herumtreibt. Dort hat man schon
manchmal dunkle Erscheinungen von
Seelen erblickt, und solche Schatten-
bilder erzeugen eben solche Seelen,
die sich nicht ganz losgerissen haben,
sondern noch teil am Sichtbaren be-
sitzen, weshalb sie auch gesehen wer-
den.»

Der Skeptiker Machiavelli hielt es fiir
moglich, dass «die Luft... mit ver-
niinftigen Wesen . . . bevélkert ist» und

war iberzeugt davon, dass bevorste-
hende grosse Ereignisse ihre Schat-
ten in Form von Wunderzeichen, Pro-
phezeiungen und Himmelserscheinun-
gen vorauswerfen.

Wenn Luther schrieb «Preussen hat
viel boser Geister, desgleichen sind
in Pilappen (Lappland) viel Teufel und
Zauberer. In der Schweiz, nicht weit
von Lucern, auf einem sehr hohen
Berge ist ein See, der heisst Pilatus
Teich, da hat der Teufel ein wiist und
grdulich Wesen inne ... Es sind Woh-
nungen der Teufel, da sie gefangen
liegen», so haben wir hier den Aber-
glauben sozusagen in Reinkultur.

Der grosse Astronom Tycho de Brahe
pflegte wieder umzukehren, wenn ihm
eine alte Frau oder ein Hase iiber den
Weg lief.

Kepler zweifelte wohl an der Astrolo-
gie, wenn er auch seinen Lebensunter-
halt mit ihr bestritt, glaubte aber da-
fur an Hexerei.

Auch Isaac Newton ergab sich der My-
thologie und verliess die Wissenschatft,
um sich der Apokalypse zuzuwenden.
Ludwig Xl. wies wohl seinen Hofastro-
nomen von sich, als der Esel des
Kéhlers durch seine herabhingenden
Ohren schlechtes Wetter statt des
vorhergesagten guten prophezeite,
behielt aber den schlauen Kopf wohl-
weislich bei sich, der seinen Tod drei
Tage vor dem des Konigs selbst fest-
setzte.

Swedenborg, der anfianglich sehr in-
tensiv der Wissenschaft oblag, ergab
sich allmahlich derart dem Aberglau-
ben, dass er noch auf dem Totenbette
ernsthaft behauptete, mit Paulus ein
ganzes Jahr, mit Johannes siebenmal,
einmal mit Moses und hundertmal mit
Luther konversiert zu haben. — Als er
einmal auf See fuhr, machte er vor
allen Stiihlen, die sich in der Kajiite
des Kapitins befanden, Verbeugun-
gen. «Was soll der Unsinn?» fragte
der Kapitdan verblufft. «Ja, sehen Sie
denn nicht Karl XIl., Peter I. und Ka-
tharina?» wobei Swedenborg noch
weitere Personlichkeiten nannte. Der
Kapitén erwiderte nichts, aber bei der
Landung forderte er fiir alle jene ge-
nannten Personen die Fracht oder das
Gesténdnis Swedenborgs, dass er ein
Narr sei.

Dem Einfluss des gréssten Schwind-
lers der Weltgeschichte, Cagliostro,
konnte sich anféanglich selbst ein
Goethe nicht entziehen, der diesem
ein so grosses Interesse entgegen-



brachte, dass er wihrend seiner ita-
lienischen Reise im Jahre 1787 sogar
Cagliostros Familie in Palermo auf-
suchte, um dann nach Ausbruch der
Franzésischen Revolution das Schau-
spiel «Der Grosskophta» zu schreiben.
Doch muss zur Ehre Goethes gesagt
werden, dass er Cagliostro bald ein-
mal durchschaute. Und als Cagliostro
in Rom von der Inquisition zu lebens-
langlichem Kerker verurteilt wurde,
schrieb Goethe u. a.: «Wer hiatte ge-
glaubt, dass Rom einmal zur Aufkla-
rung der Welt, zur vélligen Entlarvung
eines Betriigers so viel beitragen soll-
te, als es durch Herausgabe jenes
Auszuges aus den Prozessakten ge-
schehen ist.»

E.T. A. Hoffmann, den Baudelaire den
«géttlichen» nannte, hatte eine heil-
lose Furcht vor den Gespenstern, die
er selbst aus seinem inneren Schat-
tenreich heraufbeschwor. Und wenn
er nachts, beim Kerzenlicht, an seinen
~ Werken schrieb, sah er diese leibhaf-
tig vor sich, so dass er nur allzu oft
mitten in der Nacht seine Frau aus
dem Bette rief, worauf sie sich dann
zu ihm setzen musste.

Der grosse Romancier Balzac verleug-
nete seine Schwiche gegeniiber Swe-
denborg, Cagliostro, Saint-Germain
und Mesmer nicht, wie er uberhaupt
einen grossen Hang zur Mystik bekun-
dete.

Sir Arthur Conan Doyle, der Schopfer
der weltbekannten Sherlock-Holmes-
Romane, war véllig dem Spiritismus
verfallen und dessen heftigster Ver-
fechter.

Die Reihe dieser Beispiele liesse sich
beliebig fortsetzen, aber sie mége hier
um so mehr geniigen, als ich Sie, lie-
ber Leser, bereits iiberlegen ldacheln
sehe. Natiirlich halten Sie sich als
moderner, aufgekldrter Mensch fir
alles andere als abergldaubisch. Und
wenn Sie gelegentlich ein Zeitungs-
horoskop lesen, dreimal gegen das
Holz klopfen, um das Schicksal nicht
herauszufordern, oder ein Maskott-
chen in lhren Wagen hingen, dann
glauben Sie, dass Sie dies selbstver-
standlich nur des Plausches halber
tun. Aber damit beliigen Sie sich eben
selber. Wenn Sie solche Dinge tun, so
beweisen Sie, dass Sie tief im Un-
terbewusstsein eben doch etwas aber-
glédubisch sind. Oder was sagen Sie
zu den sogenannten fliegenden Unter-
tassen, die nun schon mehr als zwan-
zig Jahre in der ganzen Weltpresse

herumgeistern, und dies in der zweiten
Hélfte des zwanzigsten Jahrhunderts?
Nein, um véllig frei von Aberglauben
zu sein, braucht es mehr als nur In-
telligenz, es bedarf vor allem eines
kritischen Geistes, der die Zusammen-
hinge richtig zu deuten vermag; denn

wie Karl Julius Weber in seinem «De-
mokritos» treffend bemerkt, «bleibt
die Hauptquelle des Aberglaubens im-
mer die Gewohnheit des grossen Hau-
fens, alles zu bewundern und anzu-
staunen, was sein Verstand nicht be-
greift». Werner Ohnemus

Kleiner Uberblick iiber die altindische
und chinesische Philosophie

Die &ltere indische Literatur ist durch-
gehend religitsen Charakters und ist
in einem mannigfaltigen Schriftenreich-
tum erhalten geblieben. Er zerfillt in
die Rig-, Sama-, Yayur-, Atharvavede-
teile und hat oft kanonische Geltung.
Diese Teile l6sen sich dann in weitere
Untergruppen auf, wie die der Hym-
nen, der Brahmana (theol. Texte, Ri-
tualvorschriften, Deutung der Opfer-
riten, Meditationen, zu denen auch die
philosophisch so wichtigen Upanisha-
den = Geheimlehren gehdren) und
der Sutras (kurze Zusammenfassun-
gen der zwei ersten Gruppen).

Der wichtigste Gott ist Indra, ein
Kriegsgott, der u.a. den berauschen-
den Somatrank liebt. Jene Vorstellung
der Macht und Erhabenheit des Gott-
lichen, vor der der Mensch zum Nichts
wird (die den Kern der judischen Re-
ligiositat bildet), ist den Indern wie den
Griechen fremd. Daher werden friih
Zweifel an der Gotterwelt gedussert.
Dafiir wird die Frage nach dem Ur-
sprung der Welt laut. Die Gotter wer-
den dabei zum Diesseits gerechnet.
Die neue Frage lautet: Warum ist
tiberhaupt etwas und nicht nichts? Im
zehnten Buch der Rigveda-Sammlung
ist mit dem 129. Hymnus ein fantasti-
sches Dokument dieses philosophi-
schen Denkens vorhanden. So fragt
der Dichter u. a., was regte sich, als
«nicht das Nichtseiende, noch das
Seiende», als es weder «Tod noch
Unsterblichkeit» (weder Mensch noch
Gott) gab. Die Gétter entstanden spa-
ter. Wir sehen nun deutlich die sich
herauskristallisierende atheistische
Fragestellung.

Die Antwort wird in der Kraft «Tapas»
gegeben. Tapas bedeutet jene innere
Kraft, die der Mensch in sich selbst
spirt und durch Konzentration, Wil-
lensanspannung und geistiges Trai-
ning wecken und steigern kann. Sie
wird aber auch mit der Zeugungskraft
«Eros» in Verbindung gebracht. Frii-

her wurde das Entstehen der Welt als
ein Opfer des Urgottes verstanden,
der sich teilte und auf diese Weise
alles erschaffen hat. Mit der Zeit des
«Tapas» war der Charakter des prie-
sterlichen Opfers als Geschenk ver-
loren gegangen und wurde zu einer
Kulthandlung von symbolischer Be-
deutung. Das Opfer als religiéses Ze-
remoniell dient nun der Priesterkaste
als Mittel zur Macht, wobei der Prie-
ster nicht wie in anderen Religionen
nur eine Zaubertechnik zu behandeln
hat, sondern sich noch immer als Phi-
losoph betitigte. Damit haben wir die
Zeit der Rigvedahymnen verlassen und
stehen in der Brahmanazeit. Es wird
nun eifrig am Thema der Seinswer-
dung gearbeitet. Um zu einer L&-
sung zu kommen, wird das sichliche
Wort Brahman (im Gegensatz zum
spédteren, personlichen Gott der Hin-
duvolksreligion) als magisches Wort
postuliert. In der sdchlichen Fassung
des Wortes wird ihm jede Form und
Personlichkeit abgesprochen. Das
Brahman ist in allen, es ist in jedem
Teil der Schépfung. Der Antipode ist
das Atman, das Ich und Selbst. Da
das Brahman auch in mir ist, finde
«ich» es nicht aussen, sondern in der
inneren Versenkung. Ein Gegensatz
dazu ist z. B, das Christentum, wo man
vom «lch» zum externen Gott «Herr»
gelangt. Der Herr kann im Wesens-
kern in der inneren Vertiefung erfasst
werden, bleibt aber ausserhalb des
Menschen, als etwas Eigenes.

Eine wichtige Rolle in der Brahman-
religionistdie Wiedergeburt. Nach dem
Tode wird die Seele (Atman) einen
neuen Korper (ibernehmen. Dieser
kann vom Tier, iber die Menschen (in
Kasten unterteilt) zum Gott (einer von
vielen) filihren. Massgebend ist das
vorhergehende Leben. Es gibt keine
Belohnung oder Bestrafung durch ei-
nen «Gott». Vielmehr bildet das At-
man seinen zukinftigen Kérper mit

53



	Über den Aberglauben

