
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 6

Artikel: Der Zürcher "Kirchenbote" rezensiert "das Elend des Christentum"

Autor: Mächler, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411731

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411731
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


aberglauben ab. Hierbei will er nicht
die Ergebnisse der Wissenschaft in

Frage stellen, wohl aber ankämpfen,
dass die Wissenschaft allein in der
Lage sei, alles in der Welt zu erklären.

Diese Anschauung ergibt sich
zwangsläufig aus einer Philosophie,
die ja über das Verstandesdenken
hinausgehen will. Hierbei steht er also
auf dem gleichen Standpunkt wie
Nietzsche und Kierkegaard, von
denen er ausgeht, und auch Hegel, der
ja die spekulative Vernunft dem formal

logischen Denken entgegensetzt,
allerdings im Gegensatz zu den anderen

die Wahrheit zu erreichen glaubt.
Jaspers fordert, dass neben dem
wissenschaftlichen Spezialdenken die
«universale Wissenschaftlichkeit» nicht
vergessen wird, ja dass diese höher
bewertet wird als die wissenschaftlichen

Einzelerkenntnisse, da sie den
existentiellen Möglichkeiten des
menschlichen Daseins mehr
entspricht.

Kurz noch ein Hinweis auf die
gesellschaftlichen Arbeiten von Jaspers. Er

war durch und durch liberal gesinnt.
Wegen dieser Gesinnung musste er
1937 seine Professur in Heidelberg
aufgeben, 1945 wurde er wiedereingesetzt,
half den Universitätsbetrieb in Heidelberg

wieder aufbauen und ging dann
nach Basel. Seine Anschauung zeigt
sich in der Kritik an der Atombombe,
die ihm den Friedenspreis des
deutschen Buchhandels 1958 einbrachte,
sowie an der Kritik der Verhältnisse in
der Bundesrepublik Deutschland. Wichtig

ist auch seine Geschichtsauffassung,

die durchgehend dynamisch ist.
Geschichte ist dauernde Aenderung.
Sie ist auf Freiheit gerichtet, die aber
ebenso wie die letzte umfassende
Wahrheit in einem endlichen Prozess
nicht erreicht werden kann. «Wir leben
nicht in der Ewigkeit vollendeten
Einklangs der Seelen, sondern in der Zeit
des stets unvollendeten Anderswer-
denmüssens». Diese Aenderung ist
Kampf, aber ein Kampf der Kommunikation

der Mitteilung und Diskussion.
«Der Kampf um Wahrheit in Freiheit
ist liebender Kampf».
Jaspers, ursprünglich Psychiater, hat
seine grösste Bedeutung als Philosoph
und Soziologe erlangt. Er hat auf diesen

Gebieten viel Wertvolles und
Beachtliches gesagt. Wir müssen nicht
mit allen seinen Ansichten übereinstimmen.

Aber sie geben Anreiz zum
Nachdenken — und dies will Jaspers in
erster Linie — und veranlassen auch un¬

sere Ansichten kritisch zu überprüfen.
Er ist Gegner jeder starren Ideologie
und jedes sturen Dogmatismus gewesen.

Er weist auf ungelöste und ver-
standesgemäss unlösbare Probleme
hin, die wir einfach nicht beiseiteschieben

dürfen. Seine Ansichten sprechen
aus einer persönlichen Existenz, die
man als Wahrheitssuche, Friedensliebe
und Freiheitsbedürfnis kennzeichnen
kann. Diese ethische existentielle

Kirchenkritische Schriften, die in kleinen

Verlagen erscheinen, werden von
den kirchlichen Organen möglichst
totgeschwiegen. Eines Bessern
besinnt man sich, wenn dergleichen von
einem Mammutverlag vertrieben wird
wie das Rowohlt-Taschenbuch «Das
Elend des Christentums» von Joachim
Kahl, das in der Februar-Nummer des
«Freidenkers» angezeigt worden ist.
Was nun Pfarrer Dr. Hans Heinrich
Brunner (Zürich-Höngg) im Zürcher
«Kirchenboten» vom 1. März darüber
geschrieben hat, ist ein Musterbeispiel
für die unzulängliche Art, wie heutige
reformierte Theologen auf radikale
Kritik an Christentum und Kirche
antworten. Was die dargestellten
Sachverhalte betrifft, hat Brunner an Kahl
nichts zu beanstanden als einen kleinen

Fehler in der Einschätzung der
judenfeindlichen Züge des Johannes-
Evangeliums und der Paulusbriefe.
Seine sonstige Kritik erschöpft sich in
dem Vorwurf, Kahl sehe das Christentum

ausschliesslich durch eine
schwarze Brille und verschweige die
Lichtseiten. «Nach seiner Facon»,
meint Brunner, «könnte man leicht
eine europäische Kulturgeschichte
schreiben, in der Goethe lediglich als

Schürzenjäger und Napoleonverehrer,
Mozart als pornographischer
Briefschreiber, Beethoven als schwerhöriger

Knot und Pestalozzi als verkrachter

Hanswurst erschiene.»
Oberflächlicher, unüberlegter kann

man nicht argumentieren. Hätte Kahl
im Sinne von Brunners Vergleich
gearbeitet, so wäre sein Buch eine
Sammlung von Pikanterien und
Kuriositäten aus dem Privatleben grosser
Kirchenmänner. Aber die Tatsachen,
die er im Kapitel «Die Kirche als
Sklavenhalterin» vorlegt, haben mit
den Liebeleien und der Heldenvereh-

Grundlage möge auch unsere sein.
Auch uns hat Jaspers viel zu sagen.

Einige Werke von Jaspers:

Vom Ursprung und Ziel der Geschichte
1952

Der philosophische Glaube 1955

Die Atombombe und die Zukunft des
Menschen 1958

Vernunft und Existenz 1960

Dr. H. Titze

rung von Dichtern nichts gemein. Was
er von den Greueln der gewaltsamen
Bekehrungen und der Kreuzzüge, von
der Zusammenarbeit zwischen
kolonialen Ausbeutern und Evangeliumspredigern,

von den christlichen Judenhetzen

berichtet, hat ein unvergleichlich

grösseres historisches Gewicht
als briefliche Schäkereien oder
ungehobelte Manieren von Komponisten.
Die christliche Verteufelung der
Sexualität und die Diffamierung der
Frauen, die im Namen Christi
durchgeführten Folterungen und Verbrennungen

von Millionen Ketzern und
«Hexen» und die Verheerungen der
Religionskriege sind gewiss nicht mit
den Wunderlichkeiten eines Pestalozzi
in Parallele zu setzen. (Auf den Einfall,

Pestalozzi als verkrachten Hanswurst

darzustellen, kann übrigens nur
ein Hanswurst kommen.) Die von Kahl
unter der Ueberschrift «Chaos im

Dogma» geschilderten endlosen
Lehrstreitigkeiten der Kirchen bilden ebenfalls

kein Analogon zu der dem Rezensenten

vorschwebenden
Hintertreppenkulturgeschichte.

Von Joachim Kahls Darstellung gilt
genau, was Karlheinz Deschner von
seinem «Christlichen Vorspiel», der
Einleitung des Sammelbandes «Das
Jahrhundert der Barbarei», gesagt hat:
Einseitig sei die Darstellung «bloss
insofern, als die allein entscheidende,
die politikbestimmende Seite des
massgeblichen grosskirchlichen
Christentums erhellt wird, was Ignoranten,
Heuchler und Religionsidylliker aller
Schattierungen gerne bestreiten
dürfen». Christliche Krankenschwestern
und andere dienst- und opferwillige
Christen sind eben niemals in jenen
kirchlichen Kreisen massgebend
gewesen, die Politik gemacht und,
meistens unheilvoll, die Schicksale von

Der Zürcher «Kirchenbote»
rezensiert «Das Elend des Christentums»

51



Milliarden bestimmt haben. In

Lehrfragen laufen sie am Gängelband der
Massgebenden, unfähig, deren
Flunkereien und üble Machenschaften zu
durchschauen und zu kritisieren. Ihre

guten Werke würden unter nichtchristlichen

vernünftigen Antrieben teils
ebensogut oder besser getan, teils
würden sie bei allgemein herrschender

Vernunft unnötig. (Gegen
Pestepidemien veranstaltete die Kirche
einst öffentliche Prozessionen,
wodurch die Seuche noch mehr ausgebreitet

und die Beanspruchung der
Aerzte und Pfleger gesteigert wurde.)
Auch die kirchlichen Kulturwerke sind

zur Entschuldigung der christlichen
Greuel ungeeignet. Weder die «Summa»

des Thomas von Aquin noch die
von Michelangelo bemalte Sixtina
entschuldigt auch nur eine einzige
Hexenverbrennung.

Sehr erbaulich ist der Schluss von
Pfarrer Brunners Rezension. Der
Christ, gibt er zu, könne sich
allerdings nicht auf die Verdienste des
Christentums abstützen: «Aber
merkwürdig: Gerade in dieser Einsicht liegt
der eigentliche Kern des Evangeliums.
Da wird uns gesagt, dass das Heil
nicht in uns liegt, sondern von Jesus
Christus kommt, der uns durch seine
Liebe zur Mitmenschlichkeit befähigt.»
Eine typische Kanzelrednerphrase!
Das Büchlein von Joachim Kahl
beweist, dass von der «Frohen
Botschaft» eher die Befähigung zu einer
im Vergleich mit dem Heidentum
gesteigerten Unmenschlichkeit
ausgegangen ist. Diese Botschaft konnte
sich auch gar nicht anders auswirken,
denn ihre nicht vernünftig, sondern
mythisch begründete Liebeslehre ist
unlöslich mit Auserwähltheitswahn,
Unheilsweissagungen und Höllendrohungen

verquickt, Vorstellungen, die
zu allem Fanatismus Handhabe bieten.

Wenn die heutigen Kirchenmänner,

wenigstens in unseren Gegenden,
zumeist humane, nette, oft nur allzu
nette Leute sind, so ist das nicht den
Kirchen selber zu verdanken. Die
Humanisierung, der Verzicht auf krassesten

Aberglauben und mörderischen
Fanatismus, ist den Kirchen von aussen,

durch die Kräfte der Aufklärung
und der Erfahrungswissenschaft,
aufgenötigt worden. Intern aber ist die
Folge davon eine verlogene Bibeldeutung,

das Vertuschen der unmenschlichen,

widervernünftigen Aspekte des
Alten und Neuen Testaments.

Robert Mächler

Über den Aberglauben
Der Aberglaube ist mit seinen
verschiedenen Erscheinungsformen durchaus

irrational, dem durch die Vernunft
allein nicht beizukommen ist. Er wurzelt

so sehr im Unterbewussten des
Menschen, dass er sich selbst in

unserer aufgeklärten Zeit der Kernphysik
und der Raumfahrt nahezu

unvermindert behaupten kann. Gleichwohl
ist der Aberglaube nicht allein eine
Frage der Intelligenz; er ist nicht
unbedingt mit Dummheit zu identifizieren,

wennschon er mit dieser die
Beharrlichkeit und Unausrottbarkeit
gemeinsam hat. Goethe war der
Meinung, dass der Mensch eine gewisse
Art von Aberglauben nicht loswerden
wird, solange die Menschheit existiert;
denn, so sagte er u.a.: «Der Mensch
sieht nur die Wirkungen; die
Ursachen, selbst die nächsten, sind ihm

unbekannt; nur sehr wenige, tiefer
Dringende, Erfahrene, Aufmerkende,
werden allenfalls gewahr, woher die
Wirkung entspringt.»
Ich will hier nicht die sattsam bekannten

Auswüchse der Astrologie oder
das, ach so dunkle, Kapitel der
Hexenverfolgungen behandeln, wo die
Schweiz den traurigen Ruhm
beanspruchen darf, als letztes Land in

Europa im Jahre 1782 in Glarus das
letzte Todesurteil gegen eine Hexe
vollzogen zu haben. Nein, vielmehr
geht es mir darum, anhand einiger
Beispiele zu zeigen, dass sich selbst
Intellektuelle, Philosophen, Gelehrte,
Dichter usw. nicht immer der Macht
des Aberglaubens zu entziehen
vermochten.

Im Gegensatz zu Demokritos etwa,
war Piaton ein überzeugter
Gespenstergläubiger. Er schrieb im «Phai-
don»: «Eine solche Seele, die etwas
Erdenschweres und Sichtbares an sich
hat, fühlt sich wieder zur sichtbaren
Welt hingezogen, indem sie aus Furcht
vor dem Dunkeln und dem Hades, wie
man sagt, sich um die Gräber und
Grüfte herumtreibt. Dort hat man schon
manchmal dunkle Erscheinungen von
Seelen erblickt, und solche Schattenbilder

erzeugen eben solche Seelen,
die sich nicht ganz losgerissen haben,
sondern noch teil am Sichtbaren
besitzen, weshalb sie auch gesehen
werden.»

Der Skeptiker Machiavelli hielt es für
möglich, dass «die Luft mit
vernünftigen Wesen bevölkert ist» und

war überzeugt davon, dass bevorstehende

grosse Ereignisse ihre Schatten

in Form von Wunderzeichen,
Prophezeiungen und Himmelserscheinungen

vorauswerfen.
Wenn Luther schrieb «Preussen hat
viel böser Geister, desgleichen sind
in Pilappen (Lappland) viel Teufel und
Zäuberer. In der Schweiz, nicht weit
von Lucern, auf einem sehr hohen
Berge ist ein See, der heisst Pilatus
Teich, da hat der Teufel ein wüst und

gräulich Wesen inne Es sind
Wohnungen der Teufel, da sie gefangen
liegen», so haben wir hier den
Aberglauben sozusagen in Reinkultur.
Der grosse Astronom Tycho de Brahe
pflegte wieder umzukehren, wenn ihm
eine alte Frau oder ein Hase über den
Weg lief.
Kepler zweifelte wohl an der Astrologie,

wenn er auch seinen Lebensunterhalt

mit ihr bestritt, glaubte aber dafür

an Hexerei.
Auch Isaac Newton ergab sich der
Mythologie und verliess die Wissenschaft,
um sich der Apokalypse zuzuwenden.
Ludwig XI. wies wohl seinen Hofastronomen

von sich, als der Esel des
Köhlers durch seine herabhängenden
Ohren schlechtes Wetter statt des
vorhergesagten guten prophezeite,
behielt aber den schlauen Kopf
wohlweislich bei sich, der seinen Tod drei
Tage vor dem des Königs selbst
festsetzte.

Swedenborg, der anfänglich sehr
intensiv der Wissenschaft oblag, ergab
sich allmählich derart dem Aberglauben,

dass er noch auf dem Totenbette
ernsthaft behauptete, mit Paulus ein

ganzes Jahr, mit Johannes siebenmal,
einmal mit Moses und hundertmal mit
Luther konversiert zu haben. — Als er
einmal auf See fuhr, machte er vor
allen Stühlen, die sich in der Kajüte
des Kapitäns befanden, Verbeugungen.

«Was soll der Unsinn?» fragte
der Kapitän verblüfft. «Ja, sehen Sie
denn nicht Karl XII., Peter I. und
Katharina?» wobei Swedenborg noch
weitere Persönlichkeiten nannte. Der

Kapitän erwiderte nichts, aber bei der

Landung forderte er für alle jene
genannten Personen die Fracht oder das

Geständnis Swedenborgs, dass er ein

Narr sei.

Dem Einfluss des grössten Schwindlers

der Weltgeschichte, Cagliostro,
konnte sich anfänglich selbst ein
Goethe nicht entziehen, der diesem
ein so grosses Interesse entgegen-

52


	Der Zürcher "Kirchenbote" rezensiert "das Elend des Christentum"

