Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 6

Artikel: Der Zurcher "Kirchenbote" rezensiert "das Elend des Christentum”
Autor: Méachler, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411731

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411731
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

aberglauben ab. Hierbei will er nicht
die Ergebnisse der Wissenschaft in
Frage stellen, wohl aber ankidmpfen,
dass die Wissenschaft allein in der
Lage sei, alles in der Welt zu erkli-
ren. Diese Anschauung ergibt sich
zwangsldufig aus einer Philosophie,
die ja liber das Verstandesdenken hin-
ausgehen will. Hierbei steht er also
auf dem gleichen Standpunkt wie
Nietzsche und Kierkegaard, von de-
nen er ausgeht, und auch Hegel, der
ja die spekulative Vernunft dem for-
mal logischen Denken entgegensetzt,
allerdings im Gegensatz zu den ande-
ren die Wahrheit zu erreichen glaubt.
Jaspers fordert, dass neben dem
wissenschaftlichen Spezialdenken die
«universale Wissenschaftlichkeit» nicht
vergessen wird, ja dass diese héher
bewertet wird als die wissenschaft-
lichen Einzelerkenntnisse, da sie den
existentiellen ~ Méoglichkeiten  des
menschlichen Daseins mehr ent-
spricht.

Kurz noch ein Hinweis auf die gesell-
schaftlichen Arbeiten von Jaspers. Er
war durch und durch liberal gesinnt.
Wegen dieser Gesinnung musste er
1937 seine Professur in Heidelberg auf-
geben, 1945 wurde er wiedereingesetzt,
half den Universititsbetrieb in Heidel-
berg wieder aufbauen und ging dann
nach Basel. Seine Anschauung zeigt
sich in der Kritik an der Atombombe,
die ihm den Friedenspreis des deut-
schen Buchhandels 1958 einbrachte,
sowie an der Kritik der Verhiltnisse in
derBundesrepublik Deutschland. Wich-
tig ist auch seine Geschichtsauffas-
sung, die durchgehend dynamisch ist.
Geschichte ist dauernde Aenderung.
Sie ist auf Freiheit gerichtet, die aber
ebenso wie die letzte umfassende
Wahrheit in einem endlichen Prozess
nicht erreicht werden kann. «Wir leben
nicht in der Ewigkeit vollendeten Ein-
klangs der Seelen, sondern in der Zeit
des stets unvollendeten Anderswer-
denmissens». Diese Aenderung ist
Kampf, aber ein Kampf der Kommuni-
kation der Mitteilung und Diskussion.
«Der Kampf um Wahrheit in Freiheit
ist liebender Kampf».

Jaspers, urspriinglich Psychiater, hat
seine grosste Bedeutung als Philosoph
und Soziologe erlangt. Er hat auf die-
sen Gebieten viel Wertvolles und Be-
achtliches gesagt. Wir miissen nicht
mit allen seinen Ansichten {ibereinstim-
men. Aber sie geben Anreiz zum Nach-
denken — und dies will Jaspers in er-
ster Linie — und veranlassen auch un-

sere Ansichten kritisch zu iiberpriifen.
Er ist Gegner jeder starren Ideologie
und jedes sturen Dogmatismus gewe-
sen. Er weist auf ungeléste und ver-
standesgemiss unlésbare Probleme
hin, die wir einfach nicht beiseiteschie-
ben diirfen. Seine Ansichten sprechen
aus einer personlichen Existenz, die
man als Wahrheitssuche, Friedensliebe
und Freiheitsbediirfnis kennzeichnen
kann. Diese ethische existentielle

Grundlage mdége auch unsere sein.
Auch uns hat Jaspers viel zu sagen.

Einige Werke von Jaspers:

Vom Ursprung und Ziel der Geschichte
1952

Der philosophische Glaube 1955

Die Atombombe und die Zukunft des
Menschen 1958
Vernunft und Existenz 1960

Dr. H. Titze

Der Ziircher «Kirchenbote»
rezensiert «Das Elend des Christentums»

Kirchenkritische Schriften, die in klei-
nen Verlagen erscheinen, werden von
den kirchlichen Organen méglichst
totgeschwiegen. Eines Bessern be-
sinnt man sich, wenn dergleichen von
einem Mammutverlag vertrieben wird
wie das Rowohlt-Taschenbuch «Das
Elend des Christentums» von Joachim
Kahl, das in der Februar-Nummer des
«Freidenkers» angezeigt worden ist.
Was nun Pfarrer Dr. Hans Heinrich
Brunner (Ziirich-Héngg) im Zircher
«Kirchenboten» vom 1. Méirz dariiber
geschrieben hat, ist ein Musterbeispiel
fur die unzulidngliche Art, wie heutige
reformierte Theologen auf radikale
Kritik an Christentum und Kirche ant-
worten. Was die dargestellten Sach-
verhalte betrifft, hat Brunner an Kahl
nichts zu beanstanden als einen klei-
nen Fehler in der Einschitzung der
judenfeindlichen Ziige des Johannes-
Evangeliums und der Paulusbriefe.
Seine sonstige Kritik erschopft sich in
dem Vorwurf, Kahl sehe das Christen-
tum  ausschliesslich  durch eine
schwarze Brille und verschweige die
Lichtseiten. «Nach seiner Facgon»,
meint Brunner, «kdénnte man leicht
eine europdische Kulturgeschichte
schreiben, in der Goethe lediglich als
Schiirzenjiger und Napoleonverehrer,
Mozart als pornographischer Brief-
schreiber, Beethoven als schwerhbéri-
ger Knot und Pestalozzi als verkrach-
ter Hanswurst erschiene.»

Oberflachlicher, untiberlegter kann
man nicht argumentieren. Hatte Kahl
im Sinne von Brunners Vergleich ge-
arbeitet, so wire sein Buch eine
Sammlung von Pikanterien und Kurio-
sitditen aus dem Privatleben grosser
Kirchenménner. Aber die Tatsachen,
die er im Kapitel «Die Kirche als
Sklavenhalterin» vorlegt, haben mit
den Liebeleien und der Heldenvereh-

rung von Dichtern nichts gemein. Was
er von den Greueln der gewaltsamen
Bekehrungen und der Kreuzziige, von
der Zusammenarbeit zwischen kolo-
nialen Ausbeutern und Evangeliums-
predigern, von den christlichen Juden-
hetzen berichtet, hat ein unvergleich-
lich grosseres historisches Gewicht
als briefliche Schikereien oder unge-
hobelte Manieren von Komponisten.
Die christliche Verteufelung der Se-
xualitdt und die Diffamierung der
Frauen, die im Namen Christi durch-
gefiihrten Folterungen und Verbren-
nungen von Millionen Ketzern und
«Hexen» und die Verheerungen der
Religionskriege sind gewiss nicht mit
den Wunderlichkeiten eines Pestalozzi
in Parallele zu setzen. (Auf den Ein-
fall, Pestalozzi als verkrachten Hans-
wurst darzustellen, kann iibrigens nur
ein Hanswurst kommen.) Die von Kahl
unter der Ueberschrift «Chaos im
Dogma» geschilderten endlosen Lehr-
streitigkeiten der Kirchen bilden eben-
falls kein Analogon zu der dem Rezen-
senten vorschwebenden Hintertrep-
penkulturgeschichte.

Von Joachim Kahls Darstellung gilt
genau, was Karlheinz Deschner von
seinem «Christlichen Vorspiel», der
Einleitung des Sammelbandes «Das
Jahrhundert der Barbarei», gesagt hat:
Einseitig sei die Darstellung «bloss
insofern, als die allein entscheidende,
die politikbestimmende Seite des
massgeblichen grosskirchlichen Chri-
stentums erhellt wird, was Ignoranten,
Heuchler und Religionsidylliker aller
Schattierungen gerne bestreiten diir-
fen». Christliche Krankenschwestern
und andere dienst- und opferwillige
Christen sind eben niemals in jenen
kirchlichen Kreisen massgebend ge-
wesen, die Politik gemacht und, mei-
stens unheilvoll, die Schicksale von

51



Milliarden bestimmt haben. In Lehr-
fragen laufen sie am Géingelband der
Massgebenden, unfdhig, deren Flun-
kereien und iible Machenschaften zu
durchschauen und zu kritisieren. lhre
guten Werke wiirden unter nichtchrist-
lichen verniinftigen Antrieben teils
ebensogut oder besser getan, teils
wiirden sie bei allgemein herrschen-
der Vernunft unnétig. (Gegen Pest-
epidemien veranstaltete die Kirche
einst offentliche Prozessionen, wo-
durch die Seuche noch mehr ausge-
breitet und die Beanspruchung der
Aerzte und Pfleger gesteigert wurde.)
Auch die kirchlichen Kulturwerke sind
zur Entschuldigung der christlichen
Greuel ungeeignet. Weder die «Sum-
ma» des Thomas von Aquin noch die
von Michelangelo bemalte Sixtina
entschuldigt auch nur eine einzige
Hexenverbrennung.

Sehr erbaulich ist der Schluss von
Pfarrer Brunners Rezension. Der
Christ, gibt er zu, kénne sich aller-
dings nicht auf die Verdienste des
Christentums abstiitzen: «Aber merk-
wiirdig: Gerade in dieser Einsicht liegt
der eigentliche Kern des Evangeliums.
Da wird uns gesagt, dass das Heil
nicht in uns liegt, sondern von Jesus
Christus kommt, der uns durch seine
Liebe zur Mitmenschlichkeit befahigt.»
Eine typische Kanzelrednerphrase!
Das Biichlein von Joachim Kahl be-
weist, dass von der «Frohen Bot-
schaft» eher die Befahigung zu einer
im Vergleich mit dem Heidentum ge-
steigerten Unmenschlichkeit ausge-
gangen ist. Diese Botschaft konnte
sich auch gar nicht anders auswirken,
denn ihre nicht verniinftig, sondern
mythisch begriindete Liebeslehre ist
unldslich mit Auserwihltheitswahn,
Unheilsweissagungen und Héllendro-
hungen verquickt, Vorstellungen, die
zu allem Fanatismus Handhabe bie-
ten. Wenn die heutigen Kirchenmén-
ner, wenigstens in unseren Gegenden,
zumeist humane, nette, oft nur allzu
nette Leute sind, so ist das nicht den
Kirchen selber zu verdanken. Die Hu-
manisierung, der Verzicht auf krasse-
sten Aberglauben und mérderischen
Fanatismus, ist den Kirchen von aus-
sen, durch die Krifte der Aufklidrung
und der Erfahrungswissenschaft, auf-
genotigt worden. Intern aber ist die
Folge davon eine verlogene Bibeldeu-
tung, das Vertuschen der unmensch-
lichen, widerverniinftigen Aspekte des
Alten und Neuen Testaments.

Robert Méchler

52

Uber den Aberglauben

Der Aberglaube ist mit seinen ver-
schiedenen Erscheinungsformen durch-
aus irrational, dem durch die Vernunft
allein nicht beizukommen ist. Er wur-
zelt so sehr im Unterbewussten des
Menschen, dass er sich selbst in un-
serer aufgekldrten Zeit der Kernphy-
sik und der Raumfahrt nahezu unver-
mindert behaupten kann. Gleichwohl
ist der Aberglaube nicht allein eine
Frage der Intelligenz; er ist nicht un-
bedingt mit Dummheit zu identifizie-
ren, wennschon er mit dieser die Be-
harrlichkeit und Unausrottbarkeit ge-
meinsam hat. Goethe war der Mei-
nung, dass der Mensch eine gewisse
Art von Aberglauben nicht loswerden
wird, solange die Menschheit existiert;
denn, so sagte er u.a.: «Der Mensch
sieht nur die Wirkungen; die Ursa-
chen, selbst die nichsten, sind ihm
unbekannt; nur sehr wenige, tiefer
Dringende, Erfahrene, Aufmerkende,
werden allenfalls gewahr, woher die
Wirkung entspringt.»

Ich will hier nicht die sattsam bekann-
ten Auswiichse der Astrologie oder
das, ach so dunkle, Kapitel der Hexen-
verfolgungen behandeln, wo die
Schweiz den traurigen Ruhm bean-
spruchen darf, als letztes Land in
Europa im Jahre 1782 in Glarus das
letzte Todesurteil gegen eine Hexe
vollzogen zu haben. Nein, vielmehr
geht es mir darum, anhand einiger
Beispiele zu zeigen, dass sich selbst
Intellektuelle, Philosophen, Gelehrte,
Dichter usw. nicht immer der Macht
des Aberglaubens zu entziehen ver-
mochten.

Im Gegensatz zu Demokritos etwa,
war Platon ein Ulberzeugter Gespen-
stergldubiger. Er schrieb im «Phai-
don»: «Eine solche Seele, die etwas
Erdenschweres und Sichtbares an sich
hat, fiihlt sich wieder zur sichtbaren
Welt hingezogen, indem sie aus Furcht
vor dem Dunkeln und dem Hades, wie
man sagt, sich um die Grédber und
Grifte herumtreibt. Dort hat man schon
manchmal dunkle Erscheinungen von
Seelen erblickt, und solche Schatten-
bilder erzeugen eben solche Seelen,
die sich nicht ganz losgerissen haben,
sondern noch teil am Sichtbaren be-
sitzen, weshalb sie auch gesehen wer-
den.»

Der Skeptiker Machiavelli hielt es fiir
moglich, dass «die Luft... mit ver-
niinftigen Wesen . . . bevélkert ist» und

war iberzeugt davon, dass bevorste-
hende grosse Ereignisse ihre Schat-
ten in Form von Wunderzeichen, Pro-
phezeiungen und Himmelserscheinun-
gen vorauswerfen.

Wenn Luther schrieb «Preussen hat
viel boser Geister, desgleichen sind
in Pilappen (Lappland) viel Teufel und
Zauberer. In der Schweiz, nicht weit
von Lucern, auf einem sehr hohen
Berge ist ein See, der heisst Pilatus
Teich, da hat der Teufel ein wiist und
grdulich Wesen inne ... Es sind Woh-
nungen der Teufel, da sie gefangen
liegen», so haben wir hier den Aber-
glauben sozusagen in Reinkultur.

Der grosse Astronom Tycho de Brahe
pflegte wieder umzukehren, wenn ihm
eine alte Frau oder ein Hase iiber den
Weg lief.

Kepler zweifelte wohl an der Astrolo-
gie, wenn er auch seinen Lebensunter-
halt mit ihr bestritt, glaubte aber da-
fur an Hexerei.

Auch Isaac Newton ergab sich der My-
thologie und verliess die Wissenschatft,
um sich der Apokalypse zuzuwenden.
Ludwig Xl. wies wohl seinen Hofastro-
nomen von sich, als der Esel des
Kéhlers durch seine herabhingenden
Ohren schlechtes Wetter statt des
vorhergesagten guten prophezeite,
behielt aber den schlauen Kopf wohl-
weislich bei sich, der seinen Tod drei
Tage vor dem des Konigs selbst fest-
setzte.

Swedenborg, der anfianglich sehr in-
tensiv der Wissenschaft oblag, ergab
sich allmahlich derart dem Aberglau-
ben, dass er noch auf dem Totenbette
ernsthaft behauptete, mit Paulus ein
ganzes Jahr, mit Johannes siebenmal,
einmal mit Moses und hundertmal mit
Luther konversiert zu haben. — Als er
einmal auf See fuhr, machte er vor
allen Stiihlen, die sich in der Kajiite
des Kapitins befanden, Verbeugun-
gen. «Was soll der Unsinn?» fragte
der Kapitdan verblufft. «Ja, sehen Sie
denn nicht Karl XIl., Peter I. und Ka-
tharina?» wobei Swedenborg noch
weitere Personlichkeiten nannte. Der
Kapitén erwiderte nichts, aber bei der
Landung forderte er fiir alle jene ge-
nannten Personen die Fracht oder das
Gesténdnis Swedenborgs, dass er ein
Narr sei.

Dem Einfluss des gréssten Schwind-
lers der Weltgeschichte, Cagliostro,
konnte sich anféanglich selbst ein
Goethe nicht entziehen, der diesem
ein so grosses Interesse entgegen-



	Der Zürcher "Kirchenbote" rezensiert "das Elend des Christentum"

