
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 6

Artikel: Gärung im Jesuitenorden

Autor: Gyssling, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freidenker
Monatsschrift der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz

Nr. 6 52. Jahrgang Aarau, Juni 1969

Gärung im Jesuitenorden
In den letzten Monaten berichteten
wir wiederholt über Aeusserungen von
jesuitischen Theologen, die in einem
unverkennbaren Gegensatz zu dervom
Papst verkündeten kirchlichen
Lehrmeinung standen. Wir erlebten, dass
ein amerikanischer Jesuitenprovinzial
den Orden verliess, um zu heiraten,
hörten von Konflikten bei den Jesuiten

Frankreichs, Deutschlands,
Englands und Hollands. Die Rebellion der
jungen Jesuiten, am markantesten in

Amsterdam in Erscheinung tretend,
hat nun auf die oberen Ränge der
jesuitischen Ordenshierarchie übergegriffen.

Einer der ranghöchsten Jesuiten,

der als Profos die Aufsicht über
alle Ordensmitglieder und Niederlassungen

in Deutschland, Oesterreich,
Ungarn, der Schweiz und Holland
führt, der Regionalassistent Pater Dr.
Mario Schönenberger, der übrigens
Schweizer ist, hat sein Amt niedergelegt

und die Entlassung aus dem
Orden gefordert. Er will zwar als
Weltgeistlicher in der katholischen Kirche
verbleiben, mit dem Jesuitenorden
aber nichts mehr zu tun haben. Dr.

Schönenberger hat schon seit einiger
Zeit Missbehagen gegenüber den
autoritären Methoden des Jesuitengenerals

Pedro Arrupe empfunden
und ist auch in einen gewissen
Gegensatz zu den päpstlichen
Meinungsäusserungen bezüglich der
Empfängnisverhütung und des Zölibats geraten;

den eigentlichen Anlass aber zu
seinem Bruch mit dem Orden bildet
das sogenannte «Amsterdamer
Experiment». Unter den katholischen
Studenten Amsterdams wirkten einige
Jesuitenpatres als Studentenpfarrer und

gewannen aufgrund ihrer in vielen

Fragen fortschrittlichen Ansichten
grosse Popularität. Als einer von
ihnen, der Jesuit Jos Vrijburg, aus dem
Orden ausschied, um zu heiraten,
wurde ihm von den ihm vorgesetzten
kirchlichen Stellen jede Priestertätigkeit

verboten. Dagegen wandten sich
drei der jesuitischen Studentenpfarrer,

voran die Jesuitenpatres Ooster-
huis und Ton van der Stap. Sie
protestierten gegen dieses Verbot,
erklärten sich mit Vrijburg solidarisch
und drohten, sie würden eine katholische

Gemeinde ausserhalb der
kirchlichen Justiz bilden. Die Antwort des
Jesuitengenerals Arrupe war die
Ankündigung ihres Ausschlusses aus
dem Orden, wenn sie sich nicht
unterwürfen. Dr. Schönenberger als der für
Holland zuständige Regionalassistent
suchte zu vermitteln, er war für ein
gewisses Gewährenlassen des
«Amsterdamer Experiments», und als er
mit seiner Auffassung nicht durchdrang,

brach er selbst mit dem Orden.
Er hat sich auch hinter das Münchner
Experiment einer «Jesuiten-Kommune»

gestellt. Dort haben vier junge
Jesuitenfratres und ein Jesuitenpater
eine «Kommune» gebildet. Das heisst,
sie leben nicht mehr im Ordenshaus,
sondern mieteten gemeinsam ein kleines

Haus am Stadtrand, gehen
weltlichen Studien (Soziologie, Psychologie,

Zeitungswissenschaft und

Medienpädagogik) nach, erledigen reihum

alle ihre weltlichen Bedürfnisse —
Kochen, Putzen, Wäsche usw. — halten

zusammen einen VW-Bus, stellen
als Hobby durchaus weltliche Kurzfilme

her, die sie dem Fernsehen
verkaufen, und bekommen viel Besuch
nicht nur von Studenten, sondern auch

Sie lesen in dieser Nummer

Zum Tode von Karl Jaspers

Der Zürcher «Kirchenbote» rezensiert
«Das Elend des Christentums»

Ueber den Aberglauben

Kleiner Ueberblick über die altindische
und chinesische Philosophie

Enthemmter Sex

Nagende Zweifel

Das Ende des Christentums

Der Zweifei

Wenn Gott den Glauben gibt als Gnade,
dann dünkt es mich doch wirklich schade,
dass er so selten gnädig ist:
Es zweifelt doch fast jeder Christ.

Und ist der Zweifel denn so schlecht?
Hab ich zu zweifeln denn kein Recht?
Zu zweifeln ist doch noch erlaubt!
Betrogen wird, wer alles glaubt!

Die Wahrheit ist uns nicht verbrieft,
zur Wahrheit kommt, wer zweifelnd prüft!
Der blinde Glaube ist vom Teufel
und göttlich ist allein der Zweifel!

G. I. R.

von Studentinnen. In ihrem Haus
hängt an der Wand der Ausspruch des
protestantischen künftigen deutschen
Bundespräsidenten Heinemann, «dass
Christus nicht gegen Marx gestorben
ist, sondern für uns alle». Jeder kann
sich den Tag einteilen, wie er will, wer
Geld braucht, nimmt es aus einer
Keksdose im Wohnzimmerschrank, in
der auch jeder seine Einkünfte deponiert.

Einem Interviewer erklärte einer
der Kommune-Jesuiten: «Wir hatten
es einfach satt, im Kasernenmilieu des
Ordenshauses zu leben, wo Ghettogeist'

und Pfaffenmentalität'
herrschen. Auch hat uns gestunken, dass
wir im Ordenshaus von Privilegien lebten

und dass die Laienbrüder uns
bedienen mussten.»
Mario Schönenberger hatte auch über
dieses Experiment, solange er konnte,
seine schützende Hand gehalten und
es in einem dem deutschen
Nachrichtenmagazin «Der Spiegel» gegebenen
Interview als «eine gute Sache»
bezeichnet. In diesem Interview fielen
übrigens ein paar recht bemerkenswerte

Aeusserungen Schönenbergers,
die verdienen, festgehalten zu werden.
Er erklärte u. a., dass er das «Amsterdamer

Experiment» unterstützt habe,

49



weil er zu den dort tätigen Ordensbrüdern

Vertrauen habe, dass er es für
richtig halte, wenn die Kirche und der
Orden sich bemühen, die heute
zutage tretenden Spannungen zu ertragen,

statt sie mit autoritären
Massnahmen abzuwürgen, dass der jesuitische

Gehorsam heute nicht mehr
überall im traditionellen Sinne geleistet

werde, dass es Jesuiten gebe, die
offen von einer Gehorsamskrise
sprechen, dass das Wort Ignatius von
Loyolas, «die Jesuiten müssten dem
Papst gehorchen, wohin immer er sie
sende», von einer Minderheit der
Jesuiten, darunter auch den beiden Pro-
vinzialen in der Bundesrepublik,
Krauss in München und Ostermann in

Köln, dahin ausgelegt werde, dass
das «wohin» nur geographische
Bedeutung habe. Die Mehrzahl der jungen

Jesuiten würden die heute im

Orden noch gebräuchlichen militärischen

Ausdrücke — General, Miliz,
Truppe — ablehnen. Auch das
Armutsgelübde bedürfe einer Anpassung
an die Zeit. Er sei dafür, dass z. B.
Jesuiten ihnen angebotene hohe
Vortragshonorare für sich behalten dürfen.

Was das Keuschheitsgelübde
anbelangt, so hält Schönenberger
freundschaftliche Beziehungen zu
Frauen als durchaus zulässig für
Jesuiten. Ausser der Ehe und dem Zölibat

müsse ein «dritter Weg» der
Mann - Frau - Beziehungen gefunden
werden, der auch für Ordensgeistliche
gangbar sei. Mit diplomatischen, aber
doch unmissverständlichen Formulierungen

übte Dr. Schönenberger Kritik
an der päpstlichen Enzyklika über die
Empfängnisverhütung und an der
autoritären Zwängerei, mit der sowohl der
Papst wie der Jesuitengeneral Arrupe
die Billigung dieser Enzyklika durchzusetzen

versuchen. Auch ist Dr.
Schönenberger gegen jede autoritäre
Regelung der theologischen Forschung
und des theologischen Gesprächs.

So weit in kurzer Zusammenfassung
seine Aeusserungen, die deutlich
erkennen lassen, welche Stimmung
heute in weiten Kreisen des Jesuitenordens

herrscht. Vielleicht werden
gewisse Persönlichkeiten das Auftreten
eines antiautoritären, fortschrittlichen
Flügels im Orden als Argument
verwenden, um für die Aufhebung des
Jesuitenartikels der Schweizer
Bundesverfassung zu werben. Vielleicht
werden aber nun gerade die in der
Schweiz breit vertretenen Kreise des
katholischen Konservatismus den Je¬

suitenorden als möglichen und gefährlichen

Unruheherd ansehen und daher
nicht mehr so nachdrücklich wie bisher

darauf drängen, dass er in der
Schweiz volle Bewegungsfreiheit
erhalte. Wir sind der Meinung, dass die
unbestreitbare Gärung im Jesuitenorden

sich noch weiter entwickeln
wird, und sehen daher im Abwarten

Zum Tode von Karl Jasper

Karl Jaspers, der vor kurzem 86 Jahre
alt starb, ist einer der bedeutendsten
deutschen Philosophen der Jetztzeit
gewesen. Er ist Vertreter der
Existenzphilosophie, zu der ausser ihm noch

Heidegger zu nennen ist. Während dieser

sich mehr mit der allgemeinen Analyse

des menschlichen Daseins und des
Seins als solchen beschäftigte, ist
Jaspers auch mit Arbeiten auf politischem
und gesellschaftlichem Gebiete
hervorgetreten. Aus diesem Grunde hat
sein Werk eine grössere Ausstrahlung
als das Heideggers, der philosophisch
vielleicht die grössere Bedeutung hat.

Das existentielle Denken, über das

logisch-wissenschaftliche Denken
hinausgehend, versucht die im menschlichen

Wesen wurzelnden Möglichkeiten

zu erschauen. Nach Jaspers ist
Existenz die Zusammenfassung aller
Möglichkeiten, die der Mensch verwirklichen

könnte, aus einer Tiefe heraus,
die über die Fähigkeiten des Verstandes

hinausgeht. Wohl ist die Existenz
mögliche Existenz und sucht sich zu
verwirklichen, aber dies gelingt immer
nur unvollkommen. Der Mensch ist zum
Scheitern verurteilt und existiert in

dauerndem Kampfe gegen dieses
Scheitern. Seine wahre Tiefe kann sich

nur selten in diesem Kampfe
durchsetzen. Diese Tiefe wurzelt in der letzten

Tiefe des Seins, die sich «allem
bestimmten Wissen entzieht». Diese
letzten unfassbaren Gründe des Seins
nennt Jaspers Transzendenz, in die wir
wohl gefühlsmässig wie durch ein
«Guckloch» hineinschauen, uns mit
Hilfe von Chiffren annähern, die wir
aber nie wirklich begreifen und vorstellen

können. Diese Transzendenz ist
kein Jenseits unserer Welt, sondern
das Unbegreifbare und Umgreifende
dieser Welt. Es gibt auch für Jaspers
nur eine einzige Welt, nur weiss er,
dass nicht alles durch unseren nur
logisch arbeitenden Verstand erfassbar
ist, dass der Mensch aber als «Existierender»

in diesem Unbegreifbaren, in

dessen, was dabei schliesslich
herauskommen wird, ein Gebot der Klugheit.
Erst wenn wir wissen, was aus dem
Orden geworden ist, scheint uns der
Zeitpunkt gegeben, um das Problem
des Jesuitenartikels erneut durchzudenken.

Seine verfrühte Aufhebung
wäre sicherlich ein Fehler.

Walter Gyssling

diesem «dunklen Ursprung», eingebettet

liegt.
Diese Einsicht nennt Jaspers den
philosophischen Glauben, den er scharf
vom Aberglauben abhebt. Hierzu
gehören auch die religiösen Konfessionen,

die die Philosophie verwerfen und
durch dogmatische Offenbarungen
ersetzen. Der Einzelne wehrt sich nach

Jaspers gegen den Totalitätsanspruch
der Kirchen, der «stets von Menschen
erhoben wird». Er will einen
philosophischen Glauben, indem er das
Umgreifende sucht. Dies nennt Jaspers
«religiös». Diese Religiosität des
Suchens steht im Gegensatz zu den

Dogmen aller religiösen Institutionen.
Sie bildet aber nach Jaspers deren
Grundlage. Jaspers stellt daher die
Frage, ob durch die Philosophie die
Religion erneuert werden könne. Man
fühlt den Wunsch nach solcher
Erneuerung heraus, aber er sagt selbst,
dass das Religiöse «nicht geplant»
werden kann. Es liege der philosophischen

Betrachtung bereits zugrunde.
Den Bedenken von Jaspers, dass die
Philosophie nicht erreichen könne,
Grundlage der Religion zu sein,
schliessen wir uns sicherlich an. Wir
aber haben die Hoffnung längst
aufgegeben, dass Religion, die ohne
Dogmatik nicht lebensfähig ist,
philosophisch erneuert werden kann; wir
sind sogar der Ansicht, dass sie es
auch nicht mehr soll. Der Mensch

muss allmählich so reif werden, dass

er sich mit dem Suchen allein begnügen

kann. Der Wahrheit zuliebe aber

muss jedes Dogma vermieden werden,
denn es führt zur Intoleranz, zur
Heuchelei und zur Unterdrückung
Andersgläubiger. Wir müssen den Mut haben,
trotz der Unerforschlichkeit des
Umgreifenden mit der Ungewissheit zu

leben. Jeder Versuch, Unbegreifbares
begreiflich zu machen, sei es logisch
oder durch Gleichnisse, ist Beginn von
Unwahrhaftigkeit.
Jaspers lehnt auch den Wissenschafts-

50


	Gärung im Jesuitenorden

