Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 4

Artikel: Das Dogma

Autor: G.ILR.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411720

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411720
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Unsittlichkeit der Gottes-Fiktion
Michail Aleksandrowitsch Bakunin (1814—1876)

(Schluss)

Nun mag mancher Menschenfreund
den Missbrauch der Herzenseinfalt
des Volkes zugeben, die Religion aber
in Schutz nehmen, und sei es gerade
wegen ihrer Opium-Eigenschaft. Denn:

ist 'das Leben nicht schwer genug?

Wenn der Glaube selig macht, sollte
man ihn dann nicht eher preisen? Ba-
kunin halt diese Droge aber nicht fiir
ein Palliativum, sondern fiir ein Toxin:
«Da Gott alles ist, sind die wirkliche
Welt und der Mensch nichts. Da Gott
die Wahrheit, die Gerechtigkeit, das
Gute, das Schéne, die Macht und das
Leben ist, ist der Mensch die Liige,
das Schlechte, das Uebel, die Hiss-
lichkeit, die Ohnmacht und der Tod.
Da Gott der Herr ist, ist der Mensch
der Sklave» (I/104). «Die Gottesidee
enthdlt die Abdankung der menschli-
chen Vernunft und Gerechtigkeit in
sich, sie ist die entschiedenste Ver-
neinung der menschlichen Freiheit und
fihrt notwendigerweise zur Verskla-
vung. (...) Wie sehr die Religionen
die Volker verdummen und verderben!
Sie téten in ihnen die Vernunft (...)
Sie entehren die menschliche Arbeit
und machen sie zum Zeichen und zur
Quelle der Knechtschaft.  Sie téten
Begriff und Gefiihl der menschlichen
Gerechtigkeit und lassen die Waag-
schale immer sich auf die Seite der
triumphierenden Schurken, der bevor-
rechteten Auserwéhlten der géttlichen
Gnade neigen. Sie téten menschlichen
Stolz und Wiirde und schiitzen nur die
Kriechenden und Demiitigen. Sie er-
sticken im Herz der Vélker jedes Ge-
fiihl menschlicher Briiderlichkeit und
erfiillen es mit gottlicher Grausamkeit.
Alle Religionen sind grausam, alle sind
auf Blut gegriindet; denn alle ruhen
hauptséachlich auf der Idee des Op-
fers, das heisst auf der bestéindigen
Opferung der Menschheit zugunsten
der unersittlichen Rache der Gott-
heit» (1/105 f.). «Ist es nicht beach-
tenswert, dass man in allen Religionen
die Einbildung findet, kein Sterblicher
kénne den Anblick eines Gottes (.. .)
ertragen, ohne auf der Stelle vernich-
tet, zerschmettert und verzehrt zu wer-
den, so dass alle Goétter, mitleidig mit
dieser menschlichen Schwiche, sich
den Menschen immer unter einer ent-
lehnten Gestalt gezeigt haben, oft so-

36

gar unter der Gestalt eines Tieres, nie
aber in ihrer wahren Herrlichkeit. Je-
hova hat ein einziges Mal, ich erinnere
mich nicht welchem Propheten, seinen
eigenen Riicken gezeigt und rief durch
diese Darstellung von hinten eine sol-
che Zerriittung hervor, dass der arme
Prophet zeitlebens den Boden stampf-
te. Es ist augenscheinlich, dass es in
allen Religionen ein dumpfes Gefihl
fiir jene Wahrheit gibt, dass die Exi-
stenz Gottes nicht nur mit der Freiheit,
der Wiirde und Vernunft des Men-
schen, sondern auch mit der Existenz
des Menschen und der Welt unverein-
bar ist» (1/149 f.).

Die Religion erhebt jedoch den An-
spruch, dass sich eine menschen-
freundliche Ethik nur auf den Glauben
an Gott griinden kénne. Dem wider-
spricht Bakunin (1/195): «Beachten
wir die Worte: ,Aus Liebe zu Gott’;
sie driicken vollkommen den Charak-
ter der einzigen menschlichen Liebe
aus, die in der metaphysischen Moral
mdglich sein soll; sie besteht gerade
darin, dass die Menschen sich nicht
um ihrer selbst willen, aus eigenem
Bediirfnis lieben, sondern nur, um dem
héchsten Herrn zu gefallen. Uebrigens
muss es so sein, denn sobald man die
Existenz eines Gottes und die Bezie-
hungen des Menschen zu Gott zugibt,
muss man, wie die Theologie, ihnen
alle menschlichen Beziehungen unter-
ordnen. Die Gottesidee absorbiert,
zerstdrt alles, was nicht Gott ist, und
ersetzt alle menschlichen und irdi-
schen Wirklichkeiten durch géttliche
Fiktionen. In der metaphysischen Mo-
ral, sagte ich, kann der zum Bewusst-
sein seiner unsterblichen Seele und
seiner personlichen Freiheit vor Gott
und in Gott gelangte Mensch die Men-
schen nicht lieben, weil er vom morali-
schen Standpunkt aus ihrer nicht be-
darf und weil man nur das lieben kann,
fiige ich noch hinzu, was man braucht.»
«Mit Gott verglichen ist das grdsste
menschliche Genie ein ebenso gros-
ses Vieh als ein ldiot», fasst Bakunin
(1/157) zusammen. Und weil diese Stel-
lung weder mit der menschlichen
Wiirde vereinbar noch dem gesell-
schaftlichen Leben férderlich ist,
spricht er (1/187) von der «Unsittlich-
keit der Gottesfiktion». Und wird die-
ses harte Wort nicht vollig gerechtfer-
tigt durch die Wirkung, die das Chri-

stentum auf das sittliche Verhalten der
Menschheit auslibt? Bakunin (1/175):
«Hat Jesus Christus nicht zu seinen
Jingern gesagt: ,Raffet keine Schitze
zusammen in dieser Welt, denn da,
wo eure Schéitze sind, da ist euer
Herz'; und ein anderes Mal: |Ein Ka-
mel wird viel leichter durch ein Nadel-
6hr gehen, als dass ein Reicher in den
Himmel komme.’ (...) Jesus Christus
hat recht: Zwischen der Gier nach ma-
teriellen Reichtimern und dem Heile
unsterblicher Seelen besteht unbe-
dingte Unvereinbarkeit. Und ist es
dann, sofern man wirklich an die Un-
sterblichkeit der Seele glaubt, nicht
besser, auf die Bequemlichkeit und
den Luxus, den die Gesellschaft bie-
tet, zu verzichten und von Wurzeln zu
leben, wie es die Einsiedler gemacht
haben, und dadurch seine Seele fiir
die Ewigkeit zu retten (. ..)? Diese Er-
wdgung ist so einfach, so augen-
scheinlich richtig, dass wir gezwungen
sind zu glauben, die frommen und rei-
chen Bourgeois, Bankiers, Industriel-
len und Kaufleute, welche mit den be-
kannten Mitteln so ausgezeichnete
Geschifte machen und dabei immer
die Worte des Evangeliums im Munde
fuhren, rechneten keineswegs mit der
Unsterblichkeit der Seele, so dass sie
dies grossmiitig dem Proletariat tiber-
liessen, wihrend sie sich bescheiden
die erbédrmlichen materiellen Giiter,
die sie auf dieser Erde ansammeln,
vorbehalten.» — «Um zu zeigen, wie
sich der theoretische ldealismus so-
fort und unvermeidlich in praktischen
Materialismus verwandelt, braucht man
nur das Beispiel aller christlichen Kir-
chen und natiirlich vor allem das der
romisch-apostolischen Kirche anzu-
fihren. Was gibt es Erhabeneres, im
idealen Sinn Uneigenniitzigeres, von
allen irdischen Interessen Losgeldste-
res, als die von dieser Kirche gepre-

Das Dogma

Wenn Gott so unglaubwiirdig ist,

wer ist d’ran schuld, als bloss der Christ,
der solche Dogmen hat ersonnen,

dass jedem die Bedenken kommen:

Wir' das denn moglich? Ist das wahr?
War’ das nicht gar zu sonderbar? —
Wer auch nur etwas iiberlegt,

sehr bald die schwersten Zweifel hegt.

Ist nicht der ganze Dogmenbau

gleich einem Stacheldrahtverhau? —
Wohl keiner, dem Verstand gegeben,
kommt hier hindurch in seinem Leben!

G.ILR.



	Das Dogma

