
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 4

Artikel: Die Unsittlichkeit der Gottes-Fiktion : Michail Aleksandrowitsch Bakunin
(1814-1876) : (Schluss)

Autor: Baranowsky, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411719

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411719
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Unsittiichkeit der Gottes-Fiktion
Michail Aleksandrowitsch Bakunin (1814—1876)

(Schluss)

Nun mag mancher Menschenfreund
den Missbrauch der Herzenseinfalt
des Volkes zugeben, die Religion aber
in Schutz nehmen, und sei es gerade

wegen ihrer Opium-Eigenschaft. Denn:
ist das Leben nicht schwer genug?
Wenn der Glaube selig macht, sollte
man ihn dann nicht eher preisen?
Bakunin hält diese Droge aber nicht für
ein Palliativum, sondern für ein Toxin:
«Da Gott alles ist, sind die wirkliche
Welt und der Mensch nichts. Da Gott
die Wahrheit, die Gerechtigkeit, das
Gute, das Schöne, die Macht und das
Leben ist, ist der Mensch die Lüge,
das Schlechte, das Uebel, die Häss-
lichkeit, die Ohnmacht und der Tod.
Da Gott der Herr ist, ist der Mensch
der Sklave» (1/104). «Die Gottesidee
enthält die Abdankung der menschlichen

Vernunft und Gerechtigkeit in

sich, sie ist die entschiedenste
Verneinung der menschlichen Freiheit und
führt notwendigerweise zur Versklavung.

Wie sehr die Religionen
die Völker verdummen und verderben!
Sie töten in ihnen die Vernunft
Sie entehren die menschliche Arbeit
und machen sie zum Zeichen und zur
Quelle der Knechtschaft. Sie töten
Begriff und Gefühl der menschlichen
Gerechtigkeit und lassen die Waagschale

immer sich auf die Seite der
triumphierenden Schurken, der
bevorrechteten Auserwählten der göttlichen
Gnade neigen. Sie töten menschlichen
Stolz und Würde und schützen nur die
Kriechenden und Demütigen. Sie
ersticken im Herz der Völker jedes Gefühl

menschlicher Brüderlichkeit und
erfüllen es mit göttlicher Grausamkeit.
Alle Religionen sind grausam, alle sind
auf Blut gegründet; denn alle ruhen

hauptsächlich auf der Idee des
Opfers, das heisst auf der beständigen
Opferung der Menschheit zugunsten
der unersättlichen Rache der Gottheit»

(1/105 f.). «Ist es nicht
beachtenswert, dass man in allen Religionen
die Einbildung findet, kein Sterblicher
könne den Anblick eines Gottes
ertragen, ohne auf der Stelle vernichtet,

zerschmettert und verzehrt zu werden,

so dass alle Götter, mitleidig mit
dieser menschlichen Schwäche, sich
den Menschen immer unter einer
entlehnten Gestalt gezeigt haben, oft so¬

gar unter der Gestalt eines Tieres, nie
aber in ihrer wahren Herrlichkeit.
Jehova hat ein einziges Mal, ich erinnere
mich nicht welchem Propheten, seinen
eigenen Rücken gezeigt und rief durch
diese Darstellung von hinten eine solche

Zerrüttung hervor, dass der arme
Prophet zeitlebens den Boden stampfte.

Es ist augenscheinlich, dass es in

allen Religionen ein dumpfes Gefühl
für jene Wahrheit gibt, dass die
Existenz Gottes nicht nur mit der Freiheit,
der Würde und Vernunft des
Menschen, sondern auch mit der Existenz
des Menschen und der Welt unvereinbar

ist» (1/149 f.).
Die Religion erhebt jedoch den
Anspruch, dass sich eine
menschenfreundliche Ethik nur auf den Glauben
an Gott gründen könne. Dem
widerspricht Bakunin (1/195): «Beachten
wir die Worte: ,Aus Liebe zu Gott';
sie drücken vollkommen den Charakter

der einzigen menschlichen Liebe

aus, die in der metaphysischen Moral
möglich sein soll; sie besteht gerade
darin, dass die Menschen sich nicht
um ihrer selbst willen, aus eigenem
Bedürfnis lieben, sondern nur, um dem
höchsten Herrn zu gefallen. Uebrigens
muss es so sein, denn sobald man die
Existenz eines Gottes und die
Beziehungen des Menschen zu Gott zugibt,
muss man, wie die Theologie, ihnen
alle menschlichen Beziehungen
unterordnen. Die Gottesidee absorbiert,
zerstört alles, was nicht Gott ist, und

ersetzt alle menschlichen und
irdischen Wirklichkeiten durch göttliche
Fiktionen. In der metaphysischen Moral,

sagte ich, kann der zum Bewusstsein

seiner unsterblichen Seele und

seiner persönlichen Freiheit vor Gott
und in Gott gelangte Mensch die
Menschen nicht lieben, weil er vom moralischen

Standpunkt aus ihrer nicht
bedarf und weil man nur das lieben kann,
füge ich noch hinzu, was man braucht.»
«Mit Gott verglichen ist das grösste
menschliche Genie ein ebenso grosses

Vieh als ein Idiot», fasst Bakunin
(1/157) zusammen. Und weil diese Stellung

weder mit der menschlichen
Würde vereinbar noch dem
gesellschaftlichen Leben förderlich ist,

spricht er (1/187) von der «Unsittiichkeit

der Gottesfiktion». Und wird dieses

harte Wort nicht völlig gerechtfertigt

durch die Wirkung, die das Chri¬

stentum auf das sittliche Verhalten der
Menschheit ausübt? Bakunin (1/175):
«Hat Jesus Christus nicht zu seinen
Jüngern gesagt: .Raffet keine Schätze
zusammen in dieser Welt, denn da,
wo eure Schätze sind, da ist euer
Herz'; und ein anderes Mal: ,Ein
Kamel wird viel leichter durch ein Nadelöhr

gehen, als dass ein Reicher in den
Himmel komme.' Jesus Christus
hat recht: Zwischen der Gier nach
materiellen Reichtümern und dem Heile
unsterblicher Seelen besteht
unbedingte Unvereinbarkeit. Und ist es
dann, sofern man wirklich an die
Unsterblichkeit der Seele glaubt, nicht
besser, auf die Bequemlichkeit und
den Luxus, den die Gesellschaft bietet,

zu verzichten und von Wurzeln zu
leben, wie es die Einsiedler gemacht
haben, und dadurch seine Seele für
die Ewigkeit zu retten Diese
Erwägung ist so einfach, so
augenscheinlich richtig, dass wir gezwungen
sind zu glauben, die frommen und
reichen Bourgeois, Bankiers, Industriellen

und Kaufletite, welche mit den
bekannten Mitteln so ausgezeichnete
Geschäfte machen und dabei immer
die Worte des Evangeliums im Munde
führen, rechneten keineswegs mit der
Unsterblichkeit der Seele, so dass sie
dies grossmütig dem Proletariat über-
liessen, während sie sich bescheiden
die erbärmlichen materiellen Güter,
die sie auf dieser Erde ansammeln,
vorbehalten.» — «Um zu zeigen, wie
sich der theoretische Idealismus
sofort und unvermeidlich in praktischen
Materialismus verwandelt, braucht man
nur das Beispiel aller christlichen
Kirchen und natürlich vor allem das der
römisch-apostolischen Kirche
anzuführen. Was gibt es Erhabeneres, im

idealen Sinn Uneigennützigeres, von
allen irdischen Interessen Losgelösteres,

als die von dieser Kirche gepre-

Das Dogma

Wenn Gott so unglaubwürdig ist,
wer ist d'ran schuld, als bloss der Christ,
der solche Dogmen hat ersonnen,
dass jedem die Bedenken kommen:

War' das denn möglich? Ist das wahr?
War' das nicht gar zu sonderbar? —
Wer auch nur etwas überlegt,
sehr bald die schwersten Zweifel hegt.

Ist nicht der ganze Dogmenbau
gleich einem Stacheldrahtverhau? —
Wohl keiner, dem Verstand gegeben,
kommt hier hindurch in seinem Leben!

G. I. R.

36



digte Lehre Christi — und was gibt es
brutal Materialistischeres als die
beständige Praxis derselben Kirche
Was war und ist wohl der Hauptgegenstand

all ihrer Streitigkeiten mit
den Herrschern Europas? Die weltlichen

Güter, die Einkünfte der Kirche
zunächst und dann die weltliche
Macht, die politischen Vorrechte der
Kirche. Es ist durchaus nicht
schwer, anhand der Geschichte zu

beweisen, dass die Kirche, dass alle
christlichen und nichtchristlichen
Kirchen neben ihrer überirdischen Lehre

— wahrscheinlich zur Beschleunigung
und Erhöhung des Erfolgs derselben
— niemals unterliessen, sich zu grossen

Gesellschaften zu organisieren,
zur wirtschaftlichen Ausbeutung der
Massen, der Arbeit der Massen, unter

dem Schutz und mit dem
unmittelbaren und besonderen Segen
irgendeiner Gottheit» (1/119 f.). — «Zeigt
uns übrigens nicht die Geschichte,
dass die Priester aller Religionen,
ausgenommen die der verfolgten Kulte,
immer die Verbündeten der Tyrannei
waren?» (I/254) — Und umgekehrt ist
der Staat der treue Verbündete der
Kirche: «Alle Staatsmänner, die sich
als Hirten des Volkes betrachten und

von denen die ungeheure Mehrheit
heute zweifellos weder christlich noch
deistisch, sondern Freigeist ist
und weder an Gott noch an den Teufel
glaubt, beschützen' nichtdestoweni-

ger mit sichtlichem Interesse alle
Religionen, vorausgesetzt, dass die
Religionen, wie es übrigens alle tun, die
Ergebung, die Geduld und die
Unterwerfung lehren» (I/255). Darum folgt
(a. a. O.) Bakunins Postulat: «Dieses
einstimmige Interesse der Herrscher
aller Länder an der Aufrechterhaltung
des religiösen Kults beweist, wie sehr
es notwendig ist und im Interesse der
Völker liegt, dass er bekämpft und
umgestürzt werde.»

Längst aber haben Kirche und Staat
Gegenmassnahmen erwogen. Nicht
umsonst beharrt der konservative
Katholizismus beispielsweise auf der
Konfessionsschule. Wie eine aktuelle
Aeusserung dazu wirkt Bakunins Satz
(I/270): «Ich zweifle nicht, dass im
Grunde des übermässigen Eifers, den
heute die herrschenden Klassen der
Volksbildung entgegenzubringen
beginnen, die geheime Hoffnung ruht,
durch Schmuggel in die Masse des
Proletariats einige jener religiösen
Lügen zu streuen, die die Völker ein¬

schläfern und die Ruhe ihrer Ausbeuter

sichern.» Denn, seufzt Bakunin
(I/99), und wir seufzen trotz oder
angesichts moderner Bildungspolitik mit
ihm: «Das Volk ist leider noch sehr
unwissend und wird in seiner
Unwissenheit erhalten durch die systematischen

Anstrengungen aller Regierungen,

welche diese Unwissenheit in

sehr begründeter Weise für eine der
wichtigsten Bedingungen ihrer eigenen

Ein «Ketzer»

Der folgende Beitrag ist ein Auszug
aus meinem kürzlich beendeten
historischen Roman «Als Amerika noch ein
Geheimnis war», der noch unveröffentlicht

ist. Das Buch handelt von Alonso
Sanchez de Huelva, der mit ziemlicher
Wahrscheinlichkeit wenige Jahre vor
Columbus in Amerika war und dann
todkrank auf Madeira bei seinem
Freund Columbus anlangte, dem er
seine Erlebnisse schilderte. Der
Abschnitt behandelt zur Hauptsache
einen Dialog zwischen Alonso Sanchez
und seinem Steuermann Fernando, von
dem er Columbus berichtet.

*

«Unwillig stiess der Steuermann hervor:

,Nun, diese Kaziken geben ja nicht
gerade das beste Beispiel für ihr
Volk.'
Mit tiefem Ernst blickte ich lange auf

Fernando und entgegnete dann endlich:

,Sag' das nicht noch einmal,
Fernando. Wenn hier einer schuldig ist,
dann bin ich es! Diese Menschen sind

uns in ihrer Menschlichkeit weit
überlegen, das weisst du. Aber sie besitzen

keinerlei Widerstandskraft. Und

dies kann nicht allein von ihrem
unkriegerischen Charakter herrühren.
Nein, ich vermute vielmehr, dass in

ihnen irgendeine latente Krankheit
steckt, die seit langem hier endemisch
sein muss. Wenn diese Länder einmal

von Europäern entdeckt sein werden,
und das werden sie über kurz oder
lang, dann Gnade diesen herrlichen
Menschen!'
,lhr seid ein Skeptiker, Senor'
,Das stimmt, Fernando. Aber dadurch

vermag ich auch die Dinge richtig zu
sehen. Du weisst, was sich in Spanien
unter den katholischen Königen
Ferdinand und Isabella tut. Was wird
geschehen, wenn die Mauren einmal aus

Spanien vertrieben sein werden?'
,Aber, Senor, Ihr seid doch Spanier;

Macht halten.» Freiheit, die nirgendwo
gesichert und vielfach erst zu erobern
ist, kann nur durch Bildung errungen
werden. Wo die Zwergschule gelobt
und himmlischen Fabelwesen die Ehre
erwiesen wird, die dem Menschen
gebührt, wird in der Tat einem unsittlichen

Prinzip gehuldigt. Erkannte doch
selbst der tief religiöse Novalis: «Ohne
Gegenstand kein Geist — ohne
Bildung keine Liebe.» W. Baranowsky

Da müsst Ihr doch die Vertreibung
der Mauren aus Spanien begrüssen?'
,Dass ich nicht lache, Fernando!
Natürlich bin ich Spanier, wie du einer
bist. Aber das heisst noch lange nicht,
dass ich gegen die Mauren bin. Dieses

Volk, das nun bald acht Jahrhunderte

in Spanien ansässig ist, hat uns
eine derart hohe Kultur gebracht, dass
wir ihr nicht annähernd Gleichwertiges
gegenüberstellen könnten. Du weisst
vielleicht, dass die Universität von
Cordoba die berühmteste Bildungsstätte

in Europa war und dass unter
den Mohammedanern in Spanien allein
70 öffentliche Bibliotheken existierten.
Diese Kultur hat uns aber nicht nur
grosse Gelehrte und grossartige
Bauwerke geschenkt (denke nur an die
Blaue Moschee in Cordoba, den Alka-
zar und die Giralda in Sevilla und an
die Alhambra in Granada), sondern
auch Wohlstand und Glück, vor allem
aber Toleranz. Wehe uns, wenn
Granada fallen wird! Dann wird Spanien
durch die christliche Unduldsamkeit in
Finsternis tauchen, trotz tausender
Scheiterhaufen, die gen Himmel
leuchten und so herrlich von der
christlichen Nächstenliebe zeugen
werden. Und was dann hier in diesen
Ländern im Namen des Christentums
geschehen wird, das kannst du dir selber

ausmalen.'
Fernando war zu Tode erschrocken
und entfernte sich unter irgendeinem
Vorwand.»

«Deine Ansichten erschrecken auch
mich, Alonso», warf da Columbus
streng ein. «Solltest du wirklich ein
Ketzer sein?»
«Und wenn es so wäre, Cristobal?»
fragte Sanchez gelassen.
«Gott, wie bist du denn auf solche
Abwege gekommen, Alonso?»
«Durch gute Bücher, Cristobal, ganz
besonders aber durch eigenes Nach-

37


	Die Unsittlichkeit der Gottes-Fiktion : Michail Aleksandrowitsch Bakunin (1814-1876) : (Schluss)

