
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 4

Artikel: Nächstenliebe?

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411717

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Zölibat

Wenn Gott den Menschen so erschuf
als Mann und Weib voll Liebessehnen,
wie soll, wer folgt der Liebe Ruf,
sich sündig und gefallen wähnen?

Gebot Er nicht am allerhöchsten,
zu lieben IHN und meinen Nächsten?
Warum war' es dann nimmer recht,
lieb ich das andere Geschlecht?

Lasst doch der Liebe ihren Lauf!
Kein Christenpriester hält sie auf!
Die einzig wahre Sündentat
ist bloss der Zwang zum Zölibat.

G. I. R.

die von Theologen, die das Mirakulöse
und Mythische nicht mehr als solches
aufzutischen wagen, zu Unrecht
symbolisch gedeutet worden sind. Das
krasseste Beispiel dafür ist die
sinnbildliche Deutung der Auferstehung
Jesu, des Kerns der Heilsgeschichte.
Dass die Evangelien ausdrücklich und

eindeutig seine leibliche Auferstehung
bezeugen, hat gewisse liberale Theologen

nicht gehindert, zu lehren, die

Auferstehung Jesu bedeute nichts
anderes als ein geistiges Fortwirken in

der Menschheit. In diesem Punkt verhält

sich die katholische Kirche
redlicher gegenüber dem biblischen Wortlaut:

sie verkündigt die Wunder als

Wunder, und wenn sie etwa eine
leibliche Himmelfahrt Mariens hinzufügt,
die aus der Bibel bloss durch theologische

Akrobatik zu erschliessen ist,

so geschieht dies doch auf dem
Boden des biblischen Weltbildes.
Was Biber schliesslich mit den «eigenen

wissenschaftlichen Anstrengungen»

meint, durch die die Kirchen «zur
Hebung der Glaubwürdigkeit ihrer Lehren»

beitragen sollten, ist rätselhaft.
Bis zur Zeit der Aufklärung konnte man

es für eine wissenschaftliche Anstrengung

halten, wenn ein Theologe auf
Grund scharfsinniger Bibeldeutung
Himmel und Hölle samt den verschiedenen

Arten von Engeln und Teufeln
beschrieb. Doch damit und mit den

Begriffsklaubereien der heutigen
Theologen ist für eine Synthese von
christlichem und wissenschaftlichem
Weltbild nichts geleistet. Entweder
das Bibelwort drehen und wenden, bis

es nicht mehr Bibelwort ist — oder
den biblischen Supranaturalismus
gegen alle erfahrungsmässige Erkenntnis

durchhalten: das ist die traurige
Alternative der Kirchen.

*

In der Ausgabe vom 25. Februar
brachte das «Badener Tagblatt» eine

von Pfarrer Dr. Nikiaus Gäumann
(Niederrohrdorf) verfasste Kritik des
Artikels von Biber. Deren Kernsatz lautet:

«Die Gültigkeit der Botschaft des
Neuen Testamentes hängt nicht von
der Gültigkeit der im Neuen Testament

greifbaren Weltbilder ab.»

Der Kniff, mit dem Pfarrer Gäumann
hier operiert, besteht darin, dass er
den Begriff des Weltbildes auf die
physikalischen Vorstellungen von der
Welt einschränkt. Nimmt man den
Begriff in seinem ordentlichen Vollsinn,
so ist zu sagen: die Botschaft des
Neuen Testaments ist nichts anderes
als das Weltbild des Neuen
Testaments. Der von dieser Botschaft
gemeinte Gott ist der Schöpfer der
Welt, der Lenker der Welt und
der Richter der Welt. Durch den
Sündenfall Adams hat er die Welt
mehr oder weniger an einen Gegenspieler,

den Satan oder «Fürsten dieser

Welt», verloren. Um zu retten,
was zu retten ist, schickt er seinen
Sohn in die Welt, der sie durch
Wundertaten beeindruckt, wie sie zu sehen
uns späteren Weltbewohnem nicht
mehr vergönnt ist. Er lässt den Sohn
und dessen Jünger von Himmel und
Hölle, vom nahen Weltende, vom
Weltgericht und von einer nachherigen

neuen Welt sprechen. Und das
alles soll mit dem Begriff «Weltbild»
nichts zu tun haben? Das alles soll
man glauben, ohne zu fragen, ob es
mit den Befunden der Erfahrungswissenschaft

und der Vernunft
zusammenstimme? Das alles lässt sich, wie
sich Pfarrer Dr. Gäumann so elegant
ausdrückt, «in das bei den Hörern
jeweils vorhandene Weltbild hinein
artikulieren»? Wohl auch in ein
atheistisch-materialistisches hinein? Warum

nicht, da doch Meister moderner
theologischer Rabulistik entdeckt
haben, dass der Christenglaube nicht
nur keine Philosophie, sondern auch
keine Religion ist! (Religion, wird da
geflunkert, sei Erzeugnis des
Menschengeistes, Christenglaube hingegen

Gabe Gottes, also kein Erzeugnis
des Menschengeistes, keine Religion.)
Biber verlangt von den Theologen
wissenschaftliche Anstrengung, und

Pfarrer Gäumann speist ihn damit ab,
dass ein wichtiges Ergebnis solcher
Anstrengung bereits vorliege: von einem
einheitlichen biblischen Weltbild könne
nicht die Rede sein. Das ist eine
Halbwahrheit. Insofern die Bibel durchwegs

den einen Schöpfer, Lenker und

Richter der Welt bezeugt, hat sie ein
einheitliches Weltbild. Gross, aber im

praktischen Kirchenleben leicht zu
vertuschen ist die Diskrepanz
zwischen der Diesseitsbezogenheit des
Alten Testaments und dem Jenseitsglauben

des Neuen Testaments. Von
verschiedenen Weltbildern des Neuen
Testaments zu reden, wie Pfarrer
Gäumann es tut, ist dagegen unstatthaft.
Vom christlichen Schema des
Weltprozesses, Schöpfung - Sündenfall -

Erlösung - Weltgericht - Weltneuschöpfung,

gibt es in ihm keine wesentliche
Abweichung. Im übrigen freilich wimmelt

es in beiden Testamenten von
Widersprüchen, Ungereimtheiten und
Absurditäten, so dass man nicht
begreift, was sich die Theologen denken,
wenn sie in voller Kenntnis davon
weiterhin vom «Wort Gottes»
sprechen. Im Herzensgrund hält es halt
auch der allermodernste Theologe mit
dem Kirchenvater Tertullian: Credo
quia absurdum. Robert Mächler

Nächstenliebe?

Es sei gleich am Anfang gesagt: Das
Wort täuscht, wenn wir unter Liebe
das tiefinnerliche Verhältnis verstehen,

wie es beispielsweise zwischen
Gatte und Gattin, Eltern und Kindern,
Freund und Freund bestehen soll. Die
Geschlechtsliebe scheidet in dieser
Besprechung aus. Gewöhnlich hat das
Wort Nächstenliebe einen Trabanten
bei sich; er heisst «christliche».
Vorläufig lassen wir diesen aber beiseite
und sehen uns den Begriff Nächstenliebe

an sich an. Und da ist ohne
weiteres einzusehen, dass er mit dem
Begriff Liebe im oben angegebenen
Sinne sehr wenig zu tun hat. Wenn
einem Menschen ein Unglück zustösst
und wir etwas zu seiner Rettung oder
zur Linderung der Not beitragen können,

so tun wir es. Wir fragen nicht:
Wer und was bist du, welchen Standes,

welcher Rasse, welchen Glaubens,

welcher politischen Färbung?
Wir tragen unser Scherflein bei zur
Hungerstillung oder sonstigen Hilfe
für Menschen irgendwo in der weiten
Welt mit uns unbekannter und
unverständlicher Lebensauffassung und
Lebensweise. Es ist möglich, dass sie in

irgend einer der genannten
Beziehungen unsere erbitterten Feinde
wären. Im ganzen: Wir kennen sie nicht,
und darum können wir sie auch nicht
lieben. Und doch wollen wir ihnen

34



Schrift von Joachim Kahl: «Das Elend
des Christentums» oder «Plädoyer für
eine Humanität ohne Gott».) Aber
auch auf andern Gebieten, so in der
Politik, im Nationalismus ist sehr vielen

Menschen nur derjenige der
«Nächste», der auf denselben Götzen,
dieselben Idole schwört. Jenseits dieser

Grenze hört die «Liebe» auf. Und
wenn auch über diese Grenzen hin-

Die CSSR und der Vatikan

aus manche Hilfeleistung geschieht,
so ganz sicher nicht aus Liebe,
sondern aus jenem allgemeinen Urgefühl
des Auch-Mensch-Seins heraus. Darum

wäre es wohl richtiger, nicht von
«Nächstenliebe» zu sprechen, sondern
einfach, schlicht und wahr Menschlichkeit

zu sagen oder Mitgefühl, oder,
wenn man's gelehrter haben will:
Humanität. E. Brauchlin

wohltun. Es muss also ein anderes
Gefühl sein, das uns dazu antreibt,
eines, das nicht enge Beziehungen
voraussetzt, um wirksam zu werden,
das viel umfassender ist. Und man
geht wohl nicht fehl, wenn man es als
das instinktive Empfinden des Auch-
Mensch-Seins bezeichnet, oder,
einfacher gesagt, als Mitgefühl, das sich

ja auch gar nicht nur in der Teilnahme

an fremder Not, sondern auch in

der Teilnahme an fremdem Wohlergehen

äussert, also Mitfreude wie Mitleid

sein kann.

Gesellen wir aber der «Nächstenliebe»

den schon genannten Trabanten

«christliche» bei, so erkennen wir
erst recht, dass die Bezeichnung «Liebe»

nicht angebracht ist. Wohlverstanden:

ich möchte die grossen Verdienste

vieler Einzelchristen und christlicher

Gemeinschaften und der
Kirchen um charitative Werke nicht
verkleinlichen; ich anerkenne und schätze
sie in vollem Masse. Aber die Beifügung

«christlich» erweckt den
Anschein, als wäre das Mitgefühl, der
Drang zum Wohltun, die «Nächstenliebe»

eine Besonderheit der christlichen

Religion, eine durch den christlichen

Glauben dazugekommene
seelische Regung, die es vor dem
Aufkommen des Christentums nicht
gegeben habe und auch heute ausserhalb

des christlichen Glaubens nicht
gebe. (Dieser Auffassung begegnet
man in «frommen» Kreisen noch häufig

genug!) Dazu ist nun allerdings zu

sagen, dass gerade im Christentum
der Kreis der «Nächsten», die man
«lieben» darf, sehr eng gezogen war
und es teilweise noch ist. Er
beschränkte sich auf die Menschen mit

genau der von der Kirche (der man
selber angehört) vorgeschriebenen
Gottesauffassung und dem damit
zusammenhängenden Ritual. Wer davon
abwich, wurde aus dem «geliebten»
Nächsten der hassenswürdige Fernste,

den es zu vernichten galt. Die
Geschichte des Christentums legt dafür

ein furchtbares, Jahrhunderte
umspannendes Zeugnis ab. (Wer darüber
in kurzer Fassung das Wichtigste
erfahren will, lese die in der Januarnummer

dieses Blattes besprochene

Der Pressefonds
ist stets für Gaben empfänglich.
Postcheck-Konto 80 - 48 853
der Geschäftsstelle der FVS.
Besten Dank!

Die Budapester Tageszeitung «Magyar
Hirlap» setzte sich am 5. März mit
gewissen Untergrunderscheinungen in

der CSSR auseinander und brachte in
diesem Zusammenhang ausserordentlich

bemerkenswerte Angaben über
die Rolle des Vatikans und der
tschechischen, namentlich der slowakischen
Geistlichkeit, die wir unsern Lesern
nicht vorenthalten wollen. Um so mehr,
als Ungarn ein mehrheitlich katholisches

Land und einer derjenigen
Oststaaten ist, die ihre Beziehungen zum
Vatikan in den letzten Jahren relativ
gut zu gestalten wussten. Erst kürzlich

berichteten wir ja über das neue
Abkommen zwischen der ungarischen
Regierung und dem Vatikan, das die
Grundlage für die neuen Bischofsernennungen

abgegeben hat. Das
Verhältnis zwischen Rom und Budapest
ist also zurzeit so, dass in der
ungarischen Metropole kein Anlass zu
einer den Vatikan belastenden Polemik

besteht. Das gibt den Mitteilungen
über die Vorgänge in der CSSR ihre
besondere Bedeutung.
Unter den antisozialistischen Kräften,
die in der CSSR die Reformpläne
Dubceks belasteten, spielt die katholische

Kirche, so teilt das ungarische
Blatt mit, eine besondere Rolle. Allerdings

haben die katholischen Kreise,
die eine reaktionäre Politik vertraten,
viel unauffälliger agiert als gewisse
ihrer Bundesgenossen. Um so eifriger
waren einige emigrierte tschechische
Priester am Werk, die sich der
nachhaltigen Unterstützung durch konservative

Kreise des Vatikans erfreuen
konnten. Eine besondere Rolle spielten

dabei der Bischof Hlinica und der
Prälat Nahalka. Nahalka nahm am
23. Juli 1968 mit anderen tschechischen

und slowakischen Prälaten und

Priestern an einer gemeinsamen
Beratung mit der italienischen NATO-

Gesellschaft teil, die in den Räumen
der amerikanischen Akademie in

Rom stattfand und bei der auch
der zur konservativ-traditionalistischen
Richtung zählende Kardinal Confalco-
nieri, der Präfekt der Bischofskongregation,

anwesend war, ebenso wie
einige reaktionäre italienische Politiker

und ein Vertreter des durch seine
kalte Kriegspolitik berüchtigten
amerikanischen Senders «Freies Europa».
Bei dieser Gelegenheit verlangte
Nahalka, dass die Westmächte der CSSR
jene «positive Hilfe» gewährten, die
sie 1956 Ungarn zu geben versäumt
hätten. In neuester Zeit bemühen sich
katholische tschechische Kreise nach
einer Mitteilung der österreichischen
katholischen Nachrichtenagentur
«Kathpress» um eine Rückkehr des in
Rom im Exil lebenden Prager Kardinals

Beran, um so die katholische
Bevölkerung der CSSR «moralisch zu
stärken». In Prag würde man sich mit
einer Rückkehr des greisen und kranken

Beran als Privatmann in sein
Heimatland abfinden können, seine
Wiedereinsetzung in kirchliche Würden
aber würde eine Vereinbarung
zwischen der CSSR-Regierung und dem
Vatikan erfordern, für deren Zustandekommen

mindestens so lange keine
Aussicht besteht, als der Vatikan seine
feindselige Haltung gegenüber der
CSSR, die er im Gegensatz zu seiner
Politik unter Johannes XXIII. dank dem
Einfluss reaktionärer Elemente
eingenommen hat, nicht aufgibt.
So weit die Informationen des ungarischen

Blattes, welche auf die Ereignisse

in der CSSR und um sie doch
ein Licht werfen, das gerade uns
Freidenker als Gegner der politischen
Intrigen von irgendwelchen Priestern
interessieren dürfte und die Entwicklung

in Prag in bisher relativ wenig
beachteter Beleuchtung zeigt. W. G.

35


	Nächstenliebe?

