
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 4

Artikel: Eine unlösbare Aufgabe

Autor: Mächler, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411714

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sie lesen in dieser Nummer

Freidenker
Monatsschrift der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz

Nr. 4 52. Jahrgang Aarau, April 1969

Eine unlösbare Aufgabe
Im «Badener Tagblatt», das kritischem
Denken gelegentlich auch in

Religionsfragen Raum gewährt, erschien
am 22. Februar eine Betrachtung zum
Problem des christlichen Weltbilds,
«Die unbequeme Chance» betitelt.
Der mit dem Pseudonym Biber
zeichnende Verfasser meint darin, die
Kirchen sollten ihr Weltbild mit der
modernen Wissenschaft in Einklang zu

bringen suchen, was allerdings «eine
fast unlösbare Aufgabe» sei. Mir
scheint dies eine nicht nur fast,
sondern eine völlig unlösbare Aufgabe zu
sein. Christenglaube ist Bibelglaube,
Bibelglaube ist Glaube an das biblische

Welt- und Menschenbild, das
biblische Welt- und Menschenbild
aber ist ein wesentlich mythisches und
lässt sich mit wissenschaftlicher und

vernünftiger Erkenntnis nicht vereinbaren.

Die heutigen Theologen, verlangt
Biber, sollten die Offenbarungen in der
Schöpfung, das heisst in der Natur,
besser beachten. Der christliche Theologe

sieht aber in der Natur niemals
eine Offenbarung im spezifischen
Sinn. Als solche gilt ihm einzig das

von der Bibel bezeugte übernatürliche
Geschehen — dem römisch-katholischen

dazu noch die seiner Kirche
zuteil gewordene explizierende
Offenbarung. Der Naturforscher seinerseits
kann mit dem biblischen Begriff
«Schöpfung» nichts anfangen und hat
daher keine Ursache, die Natur als

Offenbarung zu bezeichnen.
Der biblische Schöpfungsbericht lässt
sich auch in sinnbildlicher Deutung
nicht mit wissenschaftlichen Befunden
reimen. Was soll es zum Beispiel für

einen sinnbildlichen Erkenntniswert
haben, wenn Gott die Erde und ihr
Pflanzenkleid, das erst durch das
Sonnenlicht hat entstehen können, vor der
Sonne erschafft? (1. Mose 1, 9-19.)
Nach biblischer Lehre sind Leiden
und Tod durch den sogenannten
Sündenfall des ersten Menschenpaares in

die Welt gekommen. Als das erste
Buch Mose entstand, gab es eben
noch keinen Paläontologen, der den
Verfasser auf das Leiden und Sterben
der Tiere aufmerksam gemacht hätte,
die während Jahrmillionen vor dem
Erscheinen des ersten Menschen die
Erde bewohnten. An der Sündenfall-
theorie aber hängt die Erlösungslehre,
die christliche Wahrheit par excel-
lence. Um sie zu retten, konnten einst
pfiffige Theologen auf den Einfall
kommen, Gott habe die Fossilien per
Mirakel geschaffen, als Prüfsteine des
Christenglaubens; die betreffenden
Tiere und Pflanzen habe es in
Wirklichkeit nie gegeben.
Die Wissenschafter sind zwar heute
weniger als vor hundert Jahren
geneigt, die Welträtsel für gelöst zu
halten. Aber die wissenschaftliche
Wahrscheinlichkeit eines Gottes, der durch
Wunder in das Weltgeschehen
eingreift, ist deswegen nicht grösser
geworden. Hingegen ist für ein verfeinertes

sittliches Empfinden ein so
pedantischer, grausamer, rachsüchtiger
Gott wie der alttestamentliche und ein

Gott der ewigen Verdammnisse wie
der neutestamentliche schlechterdings
unwahrscheinlich geworden.
Das Menschenbild der Bibel, das nur
Gerechte (oder glaubenshalber
Gerechtgesprochene) und Verworfene

Nächstenliebe?

Die CSSR und der Vatikan

Die Unsittiichkeit der Gottes-Fiktion
(Schluss)

Ein «Ketzer»

Eine kleine Zeit später

Leider
Wenn ein Krieg eine Zeitlang vorbei ist
sieht jeder: dieser Krieg hat keinen Sinn
wer in diesem Krieg starb
ist leider umsonst gestorben.
Zehn Jahre genügen
und alle werden sagen:
dieser Krieg in Vietnam war leider
sinnlos
die sind alle umsonst gestorben.
Leider, werden wir sagen, leider.
Das war bis jetzt immer so.

Wenn ein Krieg eine Zeitlang vorbei ist
sieht jeder, wie sinnlos er war.
Jetzt aber muss dieser Krieg notwendig
genannt werden, leider, und sinnvoll
denn die, die in der nächsten Woche
sterben müssen in Vietnam
die dürfen nicht erfahren
dass ihr Tod sinnlos sein wird
die müssen einfach daran glauben
leider.

Aus «Stationen Vietnam» von
Martin Walser

kennt, entbehrt der wahren seelen-
und gesellschaftskundlichen Einsicht
und ist für die heutige Wissenschaft
vom Menschen so unbrauchbar wie
der Schöpfungsbericht für die heutige
Naturwissenschaft.
Von der neutestamentlichen Jenseitslehre

vermag die Wissenschaft nicht
das geringste zu verifizieren. Was die
Parapsychologen bisher vorgebracht
haben, ist zum Teil zweifelhaft, das
übrige kein Beweis für Himmel und
Hölle.
Die Bibel, meint Biber, sei «voller
Symbole», und anscheinend denkt er,
eine bessere Deutung dieser Symbole
könne das christliche Weltbild mit dem
wissenschaftlichen und vernunftmäs-
sigen in Einklang bringen. Die Bibel
ist jedoch nicht voller Symbole,
sondern voll von Berichten und Lehren,

33



Der Zölibat

Wenn Gott den Menschen so erschuf
als Mann und Weib voll Liebessehnen,
wie soll, wer folgt der Liebe Ruf,
sich sündig und gefallen wähnen?

Gebot Er nicht am allerhöchsten,
zu lieben IHN und meinen Nächsten?
Warum war' es dann nimmer recht,
lieb ich das andere Geschlecht?

Lasst doch der Liebe ihren Lauf!
Kein Christenpriester hält sie auf!
Die einzig wahre Sündentat
ist bloss der Zwang zum Zölibat.

G. I. R.

die von Theologen, die das Mirakulöse
und Mythische nicht mehr als solches
aufzutischen wagen, zu Unrecht
symbolisch gedeutet worden sind. Das
krasseste Beispiel dafür ist die
sinnbildliche Deutung der Auferstehung
Jesu, des Kerns der Heilsgeschichte.
Dass die Evangelien ausdrücklich und

eindeutig seine leibliche Auferstehung
bezeugen, hat gewisse liberale Theologen

nicht gehindert, zu lehren, die

Auferstehung Jesu bedeute nichts
anderes als ein geistiges Fortwirken in

der Menschheit. In diesem Punkt verhält

sich die katholische Kirche
redlicher gegenüber dem biblischen Wortlaut:

sie verkündigt die Wunder als

Wunder, und wenn sie etwa eine
leibliche Himmelfahrt Mariens hinzufügt,
die aus der Bibel bloss durch theologische

Akrobatik zu erschliessen ist,

so geschieht dies doch auf dem
Boden des biblischen Weltbildes.
Was Biber schliesslich mit den «eigenen

wissenschaftlichen Anstrengungen»

meint, durch die die Kirchen «zur
Hebung der Glaubwürdigkeit ihrer Lehren»

beitragen sollten, ist rätselhaft.
Bis zur Zeit der Aufklärung konnte man

es für eine wissenschaftliche Anstrengung

halten, wenn ein Theologe auf
Grund scharfsinniger Bibeldeutung
Himmel und Hölle samt den verschiedenen

Arten von Engeln und Teufeln
beschrieb. Doch damit und mit den

Begriffsklaubereien der heutigen
Theologen ist für eine Synthese von
christlichem und wissenschaftlichem
Weltbild nichts geleistet. Entweder
das Bibelwort drehen und wenden, bis

es nicht mehr Bibelwort ist — oder
den biblischen Supranaturalismus
gegen alle erfahrungsmässige Erkenntnis

durchhalten: das ist die traurige
Alternative der Kirchen.

*

In der Ausgabe vom 25. Februar
brachte das «Badener Tagblatt» eine

von Pfarrer Dr. Nikiaus Gäumann
(Niederrohrdorf) verfasste Kritik des
Artikels von Biber. Deren Kernsatz lautet:

«Die Gültigkeit der Botschaft des
Neuen Testamentes hängt nicht von
der Gültigkeit der im Neuen Testament

greifbaren Weltbilder ab.»

Der Kniff, mit dem Pfarrer Gäumann
hier operiert, besteht darin, dass er
den Begriff des Weltbildes auf die
physikalischen Vorstellungen von der
Welt einschränkt. Nimmt man den
Begriff in seinem ordentlichen Vollsinn,
so ist zu sagen: die Botschaft des
Neuen Testaments ist nichts anderes
als das Weltbild des Neuen
Testaments. Der von dieser Botschaft
gemeinte Gott ist der Schöpfer der
Welt, der Lenker der Welt und
der Richter der Welt. Durch den
Sündenfall Adams hat er die Welt
mehr oder weniger an einen Gegenspieler,

den Satan oder «Fürsten dieser

Welt», verloren. Um zu retten,
was zu retten ist, schickt er seinen
Sohn in die Welt, der sie durch
Wundertaten beeindruckt, wie sie zu sehen
uns späteren Weltbewohnem nicht
mehr vergönnt ist. Er lässt den Sohn
und dessen Jünger von Himmel und
Hölle, vom nahen Weltende, vom
Weltgericht und von einer nachherigen

neuen Welt sprechen. Und das
alles soll mit dem Begriff «Weltbild»
nichts zu tun haben? Das alles soll
man glauben, ohne zu fragen, ob es
mit den Befunden der Erfahrungswissenschaft

und der Vernunft
zusammenstimme? Das alles lässt sich, wie
sich Pfarrer Dr. Gäumann so elegant
ausdrückt, «in das bei den Hörern
jeweils vorhandene Weltbild hinein
artikulieren»? Wohl auch in ein
atheistisch-materialistisches hinein? Warum

nicht, da doch Meister moderner
theologischer Rabulistik entdeckt
haben, dass der Christenglaube nicht
nur keine Philosophie, sondern auch
keine Religion ist! (Religion, wird da
geflunkert, sei Erzeugnis des
Menschengeistes, Christenglaube hingegen

Gabe Gottes, also kein Erzeugnis
des Menschengeistes, keine Religion.)
Biber verlangt von den Theologen
wissenschaftliche Anstrengung, und

Pfarrer Gäumann speist ihn damit ab,
dass ein wichtiges Ergebnis solcher
Anstrengung bereits vorliege: von einem
einheitlichen biblischen Weltbild könne
nicht die Rede sein. Das ist eine
Halbwahrheit. Insofern die Bibel durchwegs

den einen Schöpfer, Lenker und

Richter der Welt bezeugt, hat sie ein
einheitliches Weltbild. Gross, aber im

praktischen Kirchenleben leicht zu
vertuschen ist die Diskrepanz
zwischen der Diesseitsbezogenheit des
Alten Testaments und dem Jenseitsglauben

des Neuen Testaments. Von
verschiedenen Weltbildern des Neuen
Testaments zu reden, wie Pfarrer
Gäumann es tut, ist dagegen unstatthaft.
Vom christlichen Schema des
Weltprozesses, Schöpfung - Sündenfall -

Erlösung - Weltgericht - Weltneuschöpfung,

gibt es in ihm keine wesentliche
Abweichung. Im übrigen freilich wimmelt

es in beiden Testamenten von
Widersprüchen, Ungereimtheiten und
Absurditäten, so dass man nicht
begreift, was sich die Theologen denken,
wenn sie in voller Kenntnis davon
weiterhin vom «Wort Gottes»
sprechen. Im Herzensgrund hält es halt
auch der allermodernste Theologe mit
dem Kirchenvater Tertullian: Credo
quia absurdum. Robert Mächler

Nächstenliebe?

Es sei gleich am Anfang gesagt: Das
Wort täuscht, wenn wir unter Liebe
das tiefinnerliche Verhältnis verstehen,

wie es beispielsweise zwischen
Gatte und Gattin, Eltern und Kindern,
Freund und Freund bestehen soll. Die
Geschlechtsliebe scheidet in dieser
Besprechung aus. Gewöhnlich hat das
Wort Nächstenliebe einen Trabanten
bei sich; er heisst «christliche».
Vorläufig lassen wir diesen aber beiseite
und sehen uns den Begriff Nächstenliebe

an sich an. Und da ist ohne
weiteres einzusehen, dass er mit dem
Begriff Liebe im oben angegebenen
Sinne sehr wenig zu tun hat. Wenn
einem Menschen ein Unglück zustösst
und wir etwas zu seiner Rettung oder
zur Linderung der Not beitragen können,

so tun wir es. Wir fragen nicht:
Wer und was bist du, welchen Standes,

welcher Rasse, welchen Glaubens,

welcher politischen Färbung?
Wir tragen unser Scherflein bei zur
Hungerstillung oder sonstigen Hilfe
für Menschen irgendwo in der weiten
Welt mit uns unbekannter und
unverständlicher Lebensauffassung und
Lebensweise. Es ist möglich, dass sie in

irgend einer der genannten
Beziehungen unsere erbitterten Feinde
wären. Im ganzen: Wir kennen sie nicht,
und darum können wir sie auch nicht
lieben. Und doch wollen wir ihnen

34


	Eine unlösbare Aufgabe

