
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 1

Artikel: Jesus der Psychologe

Autor: Mächler, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411691

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


jeder geradlinigen Logik, ja einfach
dem gesunden Menschenverstand
zuwiderläuft, könnte nicht kürzer und

prägnanter gefasst werden als in diesen

fünf Thesen. Und derlei soll nach
dem Willen des Vatikans den Kindern
gelehrt werden, ihre Denkfähigkeit soll
durch diesen Widersinn von Anbeginn
an verdorben und sie sollen mit dem
Bewusstsein einer eigenen «Ursünde»
erfüllt werden, damit sie gegenüber der
Priesterschaft gleich in die Defensive
gedrängt sind.

Wir sind gespannt, ob die fortschrittlichen

Geistlichen Hollands den Mut
aufbringen werden, sich gegen diese
Katechismusrevision zur Wehr zu

setzen, oder ob sie sich als gehorsame
Schäflein Rom unterwerfen. Ein anderer

fortschrittlicher, sehr sozialkritisch
gefärbter Katechismus, der Jesus in
erster Linie als den Anwalt und Vorkämpfer

der Armen gegen soziale
Unterdrücker und gegen die Herrschaft der
Reichen hinstellt und der den schon
genannten Florentiner Reformpfarrer Enco
Mazzi zum Autor hat, ist durch den
Kardinalerzbischof von Florenz Ermengil-
do Florit verboten und Mazzi ist seines
Priesteramtes entsetzt worden. Auch
hier verschliessen sich die kirchlichen
Autoritäten jedem Fortschritt und halten

mit eiserner Strenge an den
althergebrachten Glaubens- und Soziallehren

fest. Da sich aber heute, im letzten
Drittel des 20. Jahrhunderts, immer
weniger Menschen bereit finden, all den
haarsträubenden Widersinn, den ihnen
die katholische Kirche immer noch
vorsetzt, Wort für Wort zu glauben, wächst
in der ganzen Welt die Unruhe unter
der katholischen Geistlichkeit. Wir
haben bei früherer Gelegenheit über
Protestaktionen zahlreicher englischer
Priester, von solchen in Washington,
Santiago de Chile, Brasilien usw.
berichtet; heute sei signalisiert, dass auch
in Frankreich 120 katholische Priester,
darunter hochangesehene Theologen,
ein Manifest verfasst und der Oeffentlichkeit

zugänglich gemacht haben, in

dem sie sich als «Contestants»
bezeichnen. Ihre Forderungen an die
Bischöfe sind recht bemerkenswert. Sie
verlangen das Recht auf freie
Meinungsäusserung in Wort und Schrift,
eine andere Priesterausbildung, das

Mitspracherecht bei der Ernennung
und Versetzung von Priestern und
Bischöfen, sie wollen entlohnte Berufe
im Wirtschaftsleben annehmen, um in

allem das Leben und die Nöte ihrer

Pfarrkinder zu teilen, sie wollen in den
Parteien und Gewerkschaften mitarbeiten,

ja sie fassen auch die Verehelichung

der Priester ins Auge. Das sind
massive Schläge gegen die kirchliche
Autorität. Unter den Unterzeichnern
dieser Erklärung befinden sich die
bekannten katholischen Theologen Drai-
son und Laurentin und der Dominikanerpater

Cardonnel. In Deutschland hat
sich auf dem Katholikentag heftiger
Widerspruch gegen Rom erhoben,
führend in der Opposition gegen den
vatikanischen Konservatismus steht der
Tübinger Theologe Küng, übrigens ein
Schweizer. Der vatikanische Konservatismus

stösst also auch in den Reihen
der katholischen Kirche überall auf
Widerstand, womit die Hoffnung auf die
fortschreitende Selbstzersetzung des
Katholizismus erhalten bleibt.
In einem, dies sei gerechtigkeitshalber
gesagt, hat der Vatikan allerdings bis
jetzt noch nicht zum Rückzug geblasen,
in der Politik und hier vor allem in dem
Dialog mit dem Kommunismus
Moskauer Prägung. Es ist in Italien sehr
aufgefallen, dass das offizielle Organ
des Vatikans, der «Osservatore Romano»,

während der italienischen
Regierungskrise die katholische Regierungspartei,

die Christiich-Demokraten, dis-

Jesus als Psychologe

«Doch Jesus selbst vertraute sich ihnen
nicht an, weil er alle kannte und weil
er nicht nötig hatte, dass jemand über
den Menschen Zeugnis ablegte; denn

er erkannte selbst, was im Menschen
war.» (Joh. 2, 24-25). Wie alles, was
die Evangelisten und Apostel von
Jesus sagen, gilt auch dies den christlichen

Theologen als unzweifelhafte
Wahrheit. In ihren Büchern und Predigten

rühmen sie ihn unablässig als göttlich

erleuchteten, untrüglichen
Menschenkenner, als vollkommenen
psychologischen Realisten.
In Wirklichkeit verdient Jesus als
Psychologe wenig Vertrauen. Mit dem Gebot

der Nächstenliebe entsprach er
allerdings einem Bedürfnis, das sich
unmittelbar aus dem notwendigen
Zusammenleben der Menschen ergibt.
Indes begründet er es eben nicht mit der
Psychologie des Zusammenlebens,
nicht mit vernunftmässigen Ueberlegungen,

er knüpft es vielmehr an das

Gebot, einen Gott zu lieben (Matth. 22,

kretzu Kontakten mit den italienischen
Kommunisten ermunterte, was dem
rechten Parteiflügel der Christlich-De-
mokraten gar nicht gefallen hat. Auch
häufen sich die Besuche katholischer
Prälaten aus den Ostländern in Rom,
und darüber hinaus können wir
versichern, dass sich dort seit längerer Zeit
Vertreter der orthodoxen russischen
Kirche aufhalten, die ungeachtet ihrer
kirchlichen Bindungen als Vertrauensleute

des und Mittelspersonen zum
Kreml gelten dürfen. Die Sowjets
verfügen über genug Möglichkeiten zu

kleinen, für sie wenig bedeutsamen
Zugeständnissen — Situation der katholischen

Kirchen in den Ostländern,
Dämpfung der atheistischen Propaganda

— um für den Vatikan interessante
Gesprächspartner zu bleiben. Will dieser

etwa seine zunehmend konservative

Haltung in Glaubensfragen durch
eine politische «Oeffnung nach links»

kompensieren? Wird da in aller Stille
an einer schwarz-roten Koalition
gearbeitet, bei der jeder Partner den
anderen zu übertölpeln hofft? Noch hat
diese Entwicklung keine festen Konturen

angenommen. Aber sie ist alarmierend

genug, um auch weiterhin
aufmerksam beobachtet zu werden.

Walter Gyssling

37—39), dessen sittliche Güte
angesichts seiner Schöpfung und der ihm

vom Alten Testament zugeschriebenen
Charakterzüge höchst zweifelhaft
bleibt. Dem mythologischen
Gottesglauben entspringen denn auch jene
Weisungen, die den in der naturgesetzlichen

und sozialen Wirklichkeit
stehenden Menschen verwirren und
überfordern, namentlich die Empfehlung,
nicht für den folgenden Tag zu sorgen
(Matth. 6, 34). Als blosse Ermahnung,
sich von der Sorge womöglich nicht
zu Boden drücken und das Leben

vergällen zu lassen, wäre dies eine

gute Weisheitsregel. Andere Weisungen,

zum Beispiel Matth. 6, 26, und

Matth. 19, 21, machen es jedoch
wahrscheinlich, dass ein radikaler Verzicht
auf wirtschaftliche Anstrengung und

materiellen Besitz gemeint ist. Da ein

solcher Verzicht erfahrungsgemäss
nicht durch göttliche Wunderhilfe
honoriert wird, ist die christliche Weltverachtung

ein Lippenbekenntnis geblie-

2



Frieden,
Glück und gute Gesundheit
im neuen Jahr

wünschen wir unsern Mitarbeitern,
Mitgliedern, Abonnenten und
Lesern in aller Welt.

Zentralvorstand und Redaktion

ben. Die Kirche selber hat Reichtümer
gesammelt, sobald sie dazu in der Lage

war, und sich damit der Heuchelei
schuldig gemacht, die Jesus so
leidenschaftlich bekämpft hat (Matt. 23, 14).

Dem überfordernden Gebot scheinbar
ergeben, in Wirklichkeit von ihm in die

Gegenrichtung getrieben, sind die
Extrafrommen meist zu Extrareichen
geworden.

Am stärksten bekundet sich der Zug
zur sittlichen Ueberforderung in dem

Gebot, vollkommen zu sein wie der
himmlische Vater (Matth. 5, 48). Was
soll angesichts der naturhaften
Gebrechlichkeit und der individuellen
Beschränktheit eines jeden Menschen
Vollkommenheit bedeuten? Die Forderung

ist im vornherein unbillig: Gott
wäre vollkommen ohne jede Anstrengung,

der Mensch müsste sich als
hinfälliges Naturwesen ungeheuerlich
abmühen, es zu werden. Erwägt man, dass

zur Vollkommenheit eben die göttliche
Mühelosigkeit gehört, so erscheint das
Vollkommenwerden des Menschen

überhaupt unmöglich.
Ebenso unrealistisch ist die Forderung,
wie die Kinder zu werden (Matth. 1 8, 3).
Es gibt triftige Gründe für die Ansicht,
dass das Kind mehr als der Erwachsene

durch Erbanlagen und Umwelt
bestimmt ist. Es hat noch kein selbständiges

Urteilsvermögen und keinen
vernunftgelenkten Willen, es wird daher
bei guten Anlagen und in guter Umwelt
zu einem relativ guten, im umgekehrten

Fall zu einem relativ schlechten
Kinde. Das jesuanische Lob der
Unmündigen (Matth. 11, 25) ist eine
verhängnisvolle Sentimentalität. Unmündige,

des vernunftmässigen Urteilsvermögens

Ermangelnde waren es, die
die grössten Massenverbrechen der
Geschichte, die millionenfachen Ketzer-

und Hexenverbrennungen und die
millionenfachen Judenmorde, teils selber

ausgeführt, teils stumpfsinnig toleriert

haben. Ja man darf sagen, das

ganze Elend der bisherigen
Menschheitsgeschichte rühre von solchen her,

die im tieferen Sinn unmündig waren.
Das Gebot, nicht zu richten (Matth. 7,

1), könnte etwas Gutes meinen. Es

könnte aus der Einsicht hervorgegangen

sein, dass der Mensch die
individuelle Besonderheit des Mitmenschen
und meistens auch die ihn bestimmenden

Lebensumstände zu wenig kennt,
um ihn in jeder Hinsicht gerecht
beurteilen zu können. Dabei wäre im
vornherein die Unvermeidlichkeit des praktisch

wirksamen Urteilens im täglichen
Umgang sowie zu Zwecken der Erziehung

und der Verbrechensbekämpfung
einzuräumen. Ein strikte durchgehaltenes

Nichtrichten hätte, zumal in

Verbindung mit ebensolchem Nichtsorgen
und mit sonstigen Allüren der Unmündigkeit,

das gesellschaftliche Chaos,
den Kampf aller gegen alle zur Folge.
Das Gebot könnte also richtigerweise
nur bedeuten, man solle sich vor
ungerechtem, leidenschaftlichem, den
Mitmenschen schädigendem Urteilen
hüten, man solle insbesondere nicht wähnen,

fundamental besser zu sein als
der beurteilte Mitmensch.

Jesus in seinem starren Entweder-
Oder-Denken erwägtdergleichen nicht.
Hätte er aber wirklich bloss das harte,
verletzende Urteilen verworfen, so
hätte er dem eigenen Gebot gröblich
zuwidergehandelt. Weil einige galilä-
ische Städte auf seine angeblichen
Wunder hin keine Busse getan, das
heisst vermutlich ihn nicht im erwünschten

Masse geehrt haben, prophezeit er
ihnen ein Schreckensgericht (Matt.
11, 20-24). Die Schriftgelehrten und
Pharisäer schimpft er Heuchler, blinde
Führer, Gesetzesbrecher, getünchte
Gräber voller Verwesung, Schlangenbrut

(Matth. 23). Da nach christlichem
Axiom Jesus immer recht hat, gilt es
den Exegeten auf Lehrstuhl und Kanzel

für ausgemacht, dass er mit diesen

Schimpfworten das Wesen seiner Gegner

völlig zutreffend bezeichnete, ihnen
mit Recht das Strafgericht der Hölle
androhte (Matth. 23, 33). Das
niederschmetternde Pathos seiner Rede

genügt ihnen als Beweis für die
Schuld der Beschimpften. Ferne

liegt ihnen die Erwägung, dass die
Ablehnung Jesu durch die religiösen

Volksführer schon im Hinblick auf
den Lehrinhalt (zweideutiges Verhältnis

zum mosaischen Gesetz) verständliche,

subjektiv ehrenhafte Gründe
hatte und dass Jesus, durch die Ablehnung

erbittert, wahrscheinlich übertrei-
bend-ungerecht urteilte, was wiederum

die Erbitterung der Gegner steigerte.
Vielmehr drehen sie es so, als habe
deren pure Bosheit seinen Tod am
Kreuz verursacht.

Im Johannesevangelium, 8, 44, nennt
Jesus die Juden rundweg Kinder des
Teufels. Mag der Urkundenwert des
vierten Evangeliums angefochten sein,
so ist doch nicht anzunehmen, dass
diese und ähnliche Johannesstellen
sowie verwandte Aussprüche in den drei
andern Evangelien rein erfunden seien.
Sie lassen darauf schliessen, dass
Jesus geneigt war, alle, die sich ihm nicht
gläubig unterwarfen, für verworfene
Gottesfeinde zu halten. Sein Dualismus

gipfelt in den Reden vom Weltgericht

(Matth. 24 und 25). Hier verkündet
er die Scheidung aller Menschen in

Gerechte, die zur ewigen Seligkeit, und
in Ungerechte, die zu ewiger Strafe
bestimmt sind. In dieser Lehre von den
«Letzten Dingen» zeigt sich drastisch
sein falsches Menschenbild. Es stammt
nicht aus selbständiger Beobachtung
und Beurteilung wirklicher Menschen,
sondern folgt dem alttestamentlichen
Schema, nach welchem die Menschen
samt und sonders in Gerechte und
Ungerechte zerfallen. Zwar ist sein Kriterium,

im Unterschied zur Vielfalt der
alttestamentlichen Gesetzesforderung,
die Befolgung des einen Liebesgebotes.

Aber mit dem Alten Testament
verbindet ihn die Annahme, dass jeder
Mensch der göttlichen Forderung
entweder derart genüge, dass er von Gott
angenommen, oder derart zuwiderhandle,

dass er verworfen werden müsse.

Die Erfahrung hingegen lehrt uns
alle Menschen als komplizierte
Mischungen von guten und schlechten
Eigenschaften, von Wert und Unwert
erkennen. Weitaus die meisten
Menschen sind weder in allen Lebenslagen
eindeutig gut noch ausgeprägt böse.
Sie passen sich den in ihrer Umwelt
herrschenden Sitten an und sind aus-
serstande, diese wesentlich zu ändern.
Bei solchen, die sich im Guten oder im

Schlechten stark hervortun, sind wohl
immer entsprechende Erbanlagen oder
Einwirkungen der Umwelt nachzuweisen,

so dass es fraglich ist, ob jemand
für seine geistige und sittliche
Beschaffenheit verantwortlich gemacht
werden darf; jedenfalls ist nur eine
partielle Verantwortlichkeit anzunehmen.
Zum Schutz der Gesellschaft müssen
zwar verbrecherische Handlungen
geahndet werden. Ewige Verdammnis des
Bösewichts ist aber schon deshalb wi-

3



dersinnig, weil der allwissende biblische

Gott sein Schöpfer ist und mit
dem missratenen Geschöpf eigentlich
sich selber verurteilt.
Aus dem Gespräch mit dem reichen
Jüngling scheint zwar hervorzugehen,
dass Jesus keinen Menschen, auch
sich selber nicht, für eigentlich gut
hielt (Mk. 10, 18). Doch fällt dieses Wort
kaum ins Gewicht gegenüber den vielen

Stellen, die die schroffe Scheidung
in Gute und Böse statuieren; wenn es
echt ist, kann es bloss ein Beweis der
widerspruchsvollen Denkart Jesu sein.
In der Scheltrede an die Juden gibt er
übrigens zu verstehen, er sei sündlos
(Joh. 8, 46), womit das generelle Urteil
von Mk. 10, 18, umgestossen ist.

Umgestossen wird es vollends durch
Matth. 25, 27, denn die zur ewigen
Seligkeit bestimmten «Gerechten» sind
doch wohl die Guten oder wenigstens
die, deren Gütegrad zur Gerechtspre-
chung ausreicht. Mit der Gerichtpro-
phetie entwertet Jesus auch die in Mk.

10, 18, aufgestellte These, Gott sei gut.
Ein guter Gott würde das Schöpfungswerk

eher unterlassen, wenn dieses
nicht möglich wäre, ohne dass einzelne
Geschöpfe zu ewiger Qual bestimmt
werden. In der Welt des christlichen
Gottes aber verfällt sogar die grosse
Mehrheit der Menschen der Verdammnis,

und nur wenige finden den Weg
ins ewige Leben (Matth. 7, 13—14).

Bertrand Rüssel schrieb: «Christus
hatte nach meiner Ansicht einen sehr
schweren Charakterfehler, nämlich
dass er an die Hölle glaubte. Ich
meinerseits finde nicht, dass jemand, der
wirklich zutiefst menschenfreundlich
ist, an eine ewigwährende Strafe glauben

kann.» Zu ergänzen ist im Sinne
der vorliegenden Ausführungen, dass
mit dem Charakterfehler ein mindei-

stens ebenso schwerer Beobachtungsund

Denkfehler verbunden war, eben
das Unvermögen, die Bedingtheit des
Menschen durch Erbe und Umwelt und

das unauflösliche, lebenslängliche
Wechselspiel von guten und schlechten

Regungen in ihm wahrzunehmen.
Aus den teilweise richtigen Sittenlehren,

der Lehre vom liebenden und zu-

Der Pressefonds
ist stets für Gaben empfänglich.
Postcheck-Konto 80 - 48 853
der Geschäftsstelle der FVS.
Besten Dank!

gleich fürchterlich strafenden Gott,
aus der unüberbietbar autoritären Sprache

Jesu sowie aus den Mirakelgeschichten

der Evangelien ergab sich
jene Gesamtwirkung, die in Verbindung

mit der Missionsleistung des Paulus

das Christentum als weltgeschichtliches

Phänomen hervorgebracht hat.
Die ärgsten Folgen hatten dabei der
dargelegte psychologische Irrtum und

die zugehörige Höllendrohung des Na-

zareners. Allenfalls Messe sich zu seinen

Gunsten vermuten, er habe nicht
tatsächlich an die Verdammung der
meisten geglaubt, vielmehr die
Höllendrohung deshalb ausgesprochen, um

möglichst viele Menschen von den Wegen

der Bosheit abzuschrecken. Dieses
Abschreckungsmittel hat sich jedoch
als untauglich erwiesen. Einfältige
mögen durch solche Drohung von Uebel-
taten abgehalten worden sein. Denen

aber, die sie zum offiziellen
Lehrbestandteil machten, diente sie zu Betrug
und Teufelei. Mittels ihrer hat die
Kirche viele Jahrhunderte lang die Völker
terrorisiert und ausgebeutet. Die blosse

Höllendrohung hätte ihr allerdings nicht
zu so ungeheurer Macht verholten, es
bedurfte dazu noch der willkürlichen
Auslegung von Matth. 16, 17—20,
wonach die Binde- und Lösegewalt des
Petrus eine der römisch-katholischen
Kirche verliehene Gewalt ist, durch
ihre Sakramente über das ewige Heil
oder Unheil der Seelen zu entscheiden.
Indessen konnte ihr der schroffe
Dualismus der Psychologie Jesu nicht auf
die einträglichste Weise dienlich sein.
Sie lehrte daher gnädig, dass es
Menschen gebe, die bei ihrem Tode zwar
nicht der ewigen Seligkeit würdig, aber
auch keine hoffnungslosen Höllenbraten

sind. Für solche erfand sie einen
Ort, von dem der sonst so jenseitskundige

Jesus anscheinend noch nichts

gewusst hatte, nämlich das Fegefeuer,
das die Seele läutert, bis sie für den
Himmel taugt. Dass die kirchliche
Fürbitte für die armen Seelen im Fegefeuer

Geld einbrachte, war das Beste
an dieser verbesserten christlichen
Psychologie.

Die Hölle wurde deswegen nicht etwa
überflüssig. Die Drohung mit ihr blieb
bis in die jüngste Zeit das erfolgreichste

Mittel geistlicher Herrschsucht,
und in diesem Punkt konnte sich die
römisch-katholische Kirche, wie
gezeigt worden ist, direkt auf Jesus
berufen. «Kaum eine andere Lehre», so
betont im Fischer-Lexikon «Die christ¬

liche Religion» der katholische Fachmann

für die «Letzten Dinge», «steht so
klar in der Predigt des Herrn. So ist an
der Tatsache der Hölle kein Zweifel.
Sie wird ewig dauern: sie ist jener
schreckliche Ort, ,wo der Wurm nicht
stirbt und das Feuer nicht erlischt' Mk.
9, 48).» Was immer sich Jesus bei seinen

Gerichtsdrohungen gedacht oder
nicht gedacht habe: in der Geschichte
der Menschheit haben sie sich überaus
verderblich ausgewirkt. Als mythische
Aeusserungen eines der Erfahrung und
Vernunft widerstreitenden psychologischen

Extremismus konnten sie auch

gar nicht anders wirken. Jesus selber
scheint das von ihnen ausgegangene
Unheil nicht im mindesten geahnt zu
haben. Auch das widerlegt die
eingangs zitierte Behauptung, er sei ein
vollkommener Menschenkenner gewesen.

Robert Mächler

Religionsunterricht

(Siehe den gleichbetitelten Artikel in

der Novembernummer 1968 dieses
Blattes)

Herr Prof. Bernet hat mit seiner Kritik
am Religionsunterricht auf der Volksund

Mittelschulstufe, die er am 16.

September 1968 an der Schulsynode in

Wetzikon vortrug, Oel ins theologische
Feuer gegossen, das dann an der
Kirchensynode vom 3. Dezember tüchtig
aufloderte, wie nicht anders zu erwarten

war. Denn wenn der Religionsunterricht

nur noch informatorischen
Charakter haben, d. h. nur noch geschichtliche

Betrachtung sein soll, so bleibt
für das kirchliche Glaubensanliegen,
das auf dem Mythos, dem Wunder
beruht, nicht mehr viel übrig. Wäre es da
nicht am besten und ehrlichsten, auf
den sogenannten Religionsunterricht
überhaupt zu verzichten und an dessen
Stelle einen eindeutigen, dem realen
Leben dienenden Ethikunterricht zu

setzen? Ja wäre das nicht das einzige
Richtige bei der Zusammensetzung der
Klassen aus Schülern, die aus den
verschiedensten weltanschaulichen
Lagern stammen? Wir waren diesem
Zustand, wenigstens in der Stadt Zürich,
schon einmal etwas näher gewesen als

heute, wo die zehnjährigen Katholiklein

ja nicht dabei sein dürfen, wenn
ihren protestantischen Kamerädchen
vom Lehrer die christliche Frömmigkeit

beigebracht wird. So weiss ich von

4


	Jesus der Psychologe

