Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 52 (1969)

Heft: 1

Artikel: Jesus der Psychologe

Autor: Méchler, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411691

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

jeder geradlinigen Logik, ja einfach
dem gesunden Menschenverstand zu-
widerlduft, kdnnte nicht kirzer und
pragnanter gefasst werden als in die-
sen funf Thesen. Und derlei soll nach
dem Willen des Vatikans den Kindern
gelehrt werden, ihre Denkfihigkeit soll
durch diesen Widersinn von Anbeginn
an verdorben und sie sollen mit dem
Bewusstsein einer eigenen «Ursiinde»
erfullt werden, damit sie gegeniiber der
Priesterschaft gleich in die Defensive
gedréngt sind.

Wir sind gespannt, ob die fortschritt-
lichen Geistlichen Hollands den Mut
aufbringen werden, sich gegen diese
Katechismusrevision zur Wehr zu set-
zen, oder ob sie sich als gehorsame
Schéflein Rom unterwerfen. Ein ande-
rer fortschrittlicher, sehr sozialkritisch
geféarbter Katechismus, der Jesus in er-
ster Linie als den Anwalt und Vorkamp-
fer der Armen gegen soziale Unter-
driicker und gegen die Herrschaft der
Reichen hinstellt und der den schon ge-
nannten Florentiner ReformpfarrerEnco
Mazzi zum Autor hat, ist durch den Kar-
dinalerzbischof von Florenz Ermengil-
do Florit verboten und Mazzi ist seines
Priesteramtes entsetzt worden. Auch
hier verschliessen sich die kirchlichen
Autoritaten jedem Fortschritt und hal-
ten mit eiserner Strenge an den alther-
gebrachten Glaubens- und Sozialleh-
ren fest. Da sich aber heute, im letzten
Drittel des 20. Jahrhunderts, immer we-
niger Menschen bereit finden, all den
haarstraubenden Widersinn, den ihnen
die katholische Kirche immer noch vor-
setzt, Wort fiir Wort zu glauben, wichst
in der ganzen Welt die Unruhe unter
der katholischen Geistlichkeit. Wir ha-
ben bei frilherer Gelegenheit iiber Pro-
testaktionen zahlreicher englischer
Priester, von solchen in Washington,
Santiago de Chile, Brasilien usw. be-
richtet; heute sei signalisiert, dass auch
in Frankreich 120 katholische Priester,
darunter hochangesehene Theologen,
ein Manifest verfasst und der Oeffent-
lichkeit zugénglich gemacht haben, in
dem sie sich als «Contestants» be-
zeichnen. lhre Forderungen an die Bi-
schofe sind recht bemerkenswert. Sie
verlangen das Recht auf freie Mei-
nungsdusserung in Wort und Schrift,
eine andere Priesterausbildung, das
Mitspracherecht bei der Ernennung
und Versetzung von Priestern und Bi-
schoéfen, sie wollen entlohnte Berufe
im Wirtschaftsleben annehmen, um in
allem das Leben und die Noéte ihrer

Pfarrkinder zu teilen, sie wollen in den
Parteien und Gewerkschaften mitarbei-
ten, ja sie fassen auch die Vereheli-
chung der Priester ins Auge. Das sind
massive Schldge gegen die kirchliche
Autoritat. Unter den Unterzeichnern
dieser Erklarung befinden sich die be-
kannten katholischen Theologen Drai-
son und Laurentin und der Dominika-
nerpater Cardonnel. In Deutschland hat
sich auf dem Katholikentag hieftiger
Widerspruch gegen Rom erhoben, fiih-
rend in der Opposition gegen den vati-
kanischen Konservatismus steht der
Tubinger Theologe Kiing, iibrigens ein
Schweizer. Der vatikanische Konserva-
tismus stosst also auch in den Reihen
der katholischen Kirche iiberall auf Wi-
derstand, womit die Hoffnung auf die
fortschreitende Selbstzersetzung des
Katholizismus erhalten bleibt.

In einem, dies sei gerechtigkeitshalber
gesagt, hat der Vatikan allerdings bis
jetzt noch nicht zum Riickzug geblasen,
in der Politik und hier vor allem in dem
Dialog mit dem Kommunismus Mos-
kauer Prigung. Es ist in ltalien sehr
aufgefallen, dass das offizielle Organ
des Vatikans, der «Osservatore Roma-
no», wahrend der italienischen Regie-
rungskrise die katholische Regierungs-
partei, die Christlich-Demokraten, dis-

Jesus als Psychologe

«Doch Jesus selbst vertraute sich ihnen
nicht an, weil er alle kannte und weil
er nicht nétig hatte, dass jemand iiber
den Menschen Zeugnis ablegte; denn
er erkannte selbst, was im Menschen
war.» (Joh. 2, 24—25). Wie alles, was
die Evangelisten und Apostel von Je-
sus sagen, gilt auch dies den christ-
lichen Theologen als unzweifelhafte
Woabhrheit. In ihren Biichern und Predig-
ten rithmen sie ihn unablissig als gott-
lich erleuchteten, untriiglichen Men-
schenkenner, als vollkommenen psy-
chologischen Realisten.

In Wirklichkeit verdient Jesus als Psy-
chologe wenig Vertrauen. Mit dem Ge-
bot der Néachstenliebe entsprach er
allerdings einem Bediirfnis, das sich
unmittelbar aus dem notwendigen Zu-
sammenleben der Menschen ergibt. In-
des begriindet er es eben nicht mit der
Psychologie des Zusammenlebens,
nicht mit vernunftmissigen Ueberle-
gungen, er kniipft es vielmehr an das
Gebot, einen Gott zu lieben (Matth. 22,

kret zu Kontakten mit den italienischen
Kommunisten ermunterte, was dem
rechten Parteifliigel der Christlich-De-
mokraten gar nicht gefallen hat. Auch
haufen sich die Besuche katholischer
Prélaten aus den Ostldndern in Rom,
und dariiber hinaus kénnen wir versi-
chern, dass sich dort seit ldngerer Zeit
Vertreter der orthodoxen russischen
Kirche aufhalten, die ungeachtet ihrer
kirchlichen Bindungen als Vertrauens-
leute des und Mittelspersonen zum
Kreml| gelten diirfen, Die Sowjets ver-
fugen iiber genug Méglichkeiten zu
kleinen, fiir sie wenig bedeutsamen Zu-
gestidndnissen — Situation der katholi-
schen Kirchen in den Ostlandern,
Déampfung der atheistischen Propagan-
da —, um fiir den Vatikan interessante
Gespréachspartner zu bleiben. Will die-
ser etwa seine zunehmend konserva-
tive Haltung in Glaubensfragen durch
eine politische «Oeffnung nach links»
kompensieren? Wird da in aller Stille
an einer schwarz-roten Koalition gear-
beitet, bei der jeder Partner den an-
deren zu ibertdlpeln hofft? Noch hat
diese Entwicklung keine festen Kontu-
ren angenommen. Aber sie ist alarmie-
rend genug, um auch weiterhin auf-
merksam beobachtet zu werden.
Walter Gyssling

37—39), dessen sittliche Giite ange-
sichts seiner Schépfung und der ihm
vom Alten Testament zugeschriebenen
Charakterziige  hoéchst  zweifelhaft
bleibt. Dem mythologischen Gottes-
glauben entspringen denn auch jene
Weisungen, die den in der naturgesetz-
lichen und sozialen Wirklichkeit ste-
henden Menschen verwirren und tber-
fordern, namentlich die Empfehlung,
nicht fiir den folgenden Tag zu sorgen
(Matth. 6, 34). Als blosse Ermahnung,
sich von der Sorge womdglich nicht
zu Boden driicken und das Leben
vergillen zu lassen, wére dies eine
gute Weisheitsregel. Andere Weisun-
gen, zum Beispiel Matth. 6, 26, und
Matth. 19, 21, machen es jedoch wahr-
scheinlich, dass ein radikaler Verzicht
auf wirtschaftliche Anstrengung und
materiellen Besitz gemeint ist. Da ein
solcher Verzicht erfahrungsgemass
nicht durch gbéttliche Wunderhilfe ho-
noriert wird, ist die christliche Weltver-
achtung ein Lippenbekenntnis geblie-



Frieden,
Gliick und gute Gesundheit
im neuen Jahr

wiinschen wir unsern Mitarbeitern,
Mitgliedern, Abonnenten und Le-
sern in aller Welt.

Zentralvorstand und Redaktion

ben. Die Kirche selber hat Reichtiimer
gesammelt, sobald sie dazu in der Lage
war, und sich damit der Heuchelei
schuldig gemacht, die Jesus so leiden-
schaftlich bekdmpft hat (Matt. 23, 14).
Dem iiberfordernden Gebot scheinbar
ergeben, in Wirklichkeit von ihm in die
Gegenrichtung getrieben, sind die Ex-
trafrommen meist zu Extrareichen ge-
worden.

Am stérksten bekundet sich der Zug
zur sittlichen Ueberforderung in dem
Gebot, vollkommen zu sein wie der
himmlische Vater (Matth. 5, 48). Was
soll angesichts der naturhaften Ge-
brechlichkeit und der individuellen Be-
schrinktheit eines jeden Menschen
Vollkommenheit bedeuten? Die Forde-
rung ist im vornherein unbillig: Gott
wire vollkommen ohne jede Anstren-
gung, der Mensch misste sich als hin-
falliges Naturwesen ungeheuerlich ab-
muhen, es zu werden. Erwdgt man, dass
zur Vollkommenheit eben die goéttliche
Miihelosigkeit gehért, so erscheint das
Vollkommenwerden des Menschen
tiberhaupt unméglich.

Ebenso unrealistisch ist die Forderung,
wie die Kinder zu werden (Matth. 18, 3).
Es gibt triftige Griinde fiir die Ansicht,
dass das Kind mehr als der Erwach-
sene durch Erbanlagen und Umwelt be-
stimmt ist. Es hat noch kein selbstéandi-
ges Urteilsvermdgen und keinen ver-
nunftgelenkten Willen, es wird daher
bei guten Anlagen und in guter Umwelt
zu einem relativ guten, im umgekehr-
ten Fall zu einem relativ schlechten
Kinde. Das jesuanische Lob der Un-
miindigen (Matth. 11, 25) ist eine ver-
hangnisvolle Sentimentalitit. Unmiin-
dige, des vernunftmissigen Urteilsver-
mogens Ermangelnde waren es, die
die grossten Massenverbrechen der
Geschichte, die millionenfachen Ket-
zer- und Hexenverbrennungen und die
millionenfachen Judenmorde, teils sel-
ber ausgefiihrt, teils stumpfsinnig tole-
riert haben. Ja man darf sagen, das
ganze Elend der bisherigen Mensch-
heitsgeschichte riihre von solchen her,

die im tieferen Sinn unmiindig waren.
Das Gebot, nicht zu richten (Matth. 7,
1), kénnte etwas Gutes meinen. Es
konnte aus der Einsicht hervorgegan-
gen sein, dass der Mensch die indivi-
duelle Besonderheit des Mitmenschen
und meistens auch die ihn bestimmen-
den Lebensumstinde zu wenig kennt,
um ihn in jeder Hinsicht gerecht beur-
teilen zu kénnen. Dabei wére im vorn-
herein die Unvermeidlichkeit des prak-
tisch wirksamen Urteilens im tédglichen
Umgang sowie zu Zwecken der Erzie-
hung und der Verbrechensbekidmpfung
einzurdumen. Ein strikte durchgehalte-
nes Nichtrichten hatte, zumal in Ver-
bindung mit ebensolchem Nichtsorgen
und mit sonstigen Alltiren der Unmiin-
digkeit, das gesellschaftliche Chaos,
den Kampf aller gegen alle zur Folge.
Das Gebot kénnte also richtigerweise
nur bedeuten, man solle sich vor unge-
rechtem, leidenschaftlichem, den Mit-
menschen schidigendem Urteilen hii-
ten, man solle insbesondere nicht wih-
nen, fundamental besser zu sein als
der beurteilte Mitmensch.

Jesus in seinem starren Entweder-
Oder-Denken erwégtdergleichen nicht.
Hétte er aber wirklich bloss das harte,
verletzende Urteilen verworfen, so
hétte er dem eigenen Gebot groblich
zuwidergehandelt. Weil einige galild-
ische Stidte auf seine angeblichen
Wunder hin keine Busse getan, das
heisst vermutlich ihn nicht im erwiinsch-
ten Masse geehrt haben, prophezeit er
ihnen ein Schreckensgericht (Matt.
11, 20—24). Die Schriftgelehrten und
Pharisder schimpft er Heuchler, blinde
Fiihrer, Gesetzesbrecher, getiinchte
Griaber voller Verwesung, Schlangen-
brut (Matth. 23). Da nach christlichem
Axiom Jesus immer recht hat, gilt es
den Exegeten auf Lehrstuhl und Kan-
zel fiir ausgemacht, dass er mit diesen
Schimpfworten das Wesen seiner Geg-
ner véllig zutreffend bezeichnete, ihnen
mit Recht das Strafgericht der Hoélle
androhte (Matth. 23, 33). Das nieder-

schmetternde Pathos seiner Rede
geniigt ihnen als Beweis fir die
Schuld der Beschimpften. Ferne

liegt ihnen die Erw&gung, dass die
Ablehnung Jesu durch die religio-
sen Volksfiihrer schon im Hinblick auf
den Lehrinhalt (zweideutiges Verhalt-
nis zum mosaischen Gesetz) verstiand-
liche, subjektiv ehrenhafte Griinde
hatte und dass Jesus, durch die Ableh-
rung erbittert, wahrscheinlich tibertrei-
bend-ungerecht urteilte, was wiederum

die Erbitterung der Gegner steigerte.
Vielmehr drehen sie es so, als habe
deren pure Bosheit seinen Tod am
Kreuz verursacht.

Im Johannesevangelium, 8, 44, nennt
Jesus die Juden rundweg Kinder des
Teufels. Mag der Urkundenwert des
vierten Evangeliums angefochten sein,
so ist doch nicht anzunehmen, dass
diese und dhnliche Johannesstellen so-
wie verwandte Ausspriiche in den drei
andern Evangelien rein erfunden seien.
Sie lassen darauf schliessen, dass Je-
sus geneigt war, alle, die sich ihm nicht
gldubig unterwarfen, fiir verworfene
CGottesfeinde zu halten. Sein Dualis-
mus gipfelt in den Reden vom Weltge-
richt (Matth. 24 und 25). Hier verkiindet
er die Scheidung aller Menschen in
Gerechte, die zur ewigen Seligkeit, und
in Ungerechte, die zu ewiger Strafe be-
stimmt sind. In dieser Lehre von den
«Letzten Dingen» zeigt sich drastisch
sein falsches Menschenbild. Es stammt
nicht aus selbstindiger Beobachtung
und Beurteilung wirklicher Menschen,
sondern folgt dem alttestamentlichen
Schema, nach welchem die Menschen
samt und sonders in Gerechte und Un-
gerechte zerfallen. Zwar ist sein Krite-
rium, im Unterschied zur Vielfalt der
alttestamentlichen Gesetzesforderung,
die Befolgung des einen Liebesgebo-
tes. Aber mit dem Alten Testament ver-
bindet ihn die Annahme, dass jeder
Mensch der goéttlichen Forderung ent-
weder derart geniige, dass er von Gott
angenommen, oder derart zuwider-
handle, dass er verworfen werden miis-
se. Die Erfahrung hingegen lehrt uns
alle Menschen als komplizierte Mi-
schungen von guten und schlechten
Eigenschaften, von Wert und Unwert
erkennen. Weitaus die meisten Men-
schen sind weder in allen Lebenslagen
eindeutig gut noch ausgeprigt bose.
Sie passen sich den in ihrer Umwelt
herrschenden Sitten an und sind aus-
serstande, diese wesentlich zu dndern.
Bei solchen, die sich im Guten oder im
Schlechten stark hervortun, sind wohl
immer entsprechende Erbanlagen oder
Einwirkungen der Umwelt nachzuwei-
sen, so dass es fraglich ist, ob jemand
fur seine geistige und sittliche Be-
schaffenheit verantwortlich gemacht
werden darf; jedenfalls ist nur eine par-
tielle Verantwortlichkeit anzunehmen.
Zum Schutz der Gesellschaft miissen
zwar verbrecherische Handlungen ge-
ahndet werden. Ewige Verdammnis des
Bosewichts ist aber schon deshalb wi-



dersinnig, weil der allwissende bibli-
sche Gott sein Schoépfer ist und mit
dem missratenen Geschépf eigentlich
sich selber verurteilt.

Aus dem Gesprich mit dem reichen
Jiingling scheint zwar hervorzugehen,
dass Jesus keinen Menschen, auch
sich selber nicht, fir eigentlich gut
hielt (Mk. 10, 18). Doch fillt dieses Wort
kaum ins Gewicht gegeniiber den vie-
len Stellen, die die schroffe Scheidung
in Gute und Bose statuieren; wenn es
echt ist, kann es bloss ein Beweis der
widerspruchsvollen Denkart Jesu sein.
In der Scheltrede an die Juden gibt er
Ubrigens zu verstehen, er sei siindlos
(Joh. 8, 46), womit das generelle Urteil
von Mk. 10, 18, umgestossen ist.

Umgestossen wird es vollends durch
Matth. 25, 27, denn die zur ewigen Se-
ligkeit bestimmten «Gerechten» sind
doch wohl die Guten oder wenigstens
die, deren Giitegrad zur Gerechtspre-
chung ausreicht. Mit der Gerichtpro-
phetie entwertet Jesus auch die in Mk.
10,18, aufgestellte These, Gott sei gut.
Ein guter Gott wiirde das Schopfungs-
werk eher unterlassen, wenn dieses
nicht méglich wire, ohne dass einzelne
Geschépfe zu ewiger Qual bestimmt
werden. In der Welt des christlichen
Gottes aber verfillt sogar die grosse
Mehrheit der Menschen der Verdamm-
nis, und nur wenige finden den Weg
ins ewige Leben (Matth. 7, 13—14).
Bertrand Russel schrieb: «Christus
hatte nach meiner Ansicht einen sehr
schweren Charakterfehler, namlich
dass er an die Hélle glaubte. Ich mei-
nerseits finde nicht, dass jemand, der
wirklich zutiefst menschenfreundlich
ist, an eine ewigwihrende Strafe glau-
ben kann.» Zu ergdnzen ist im Sinne
der vorliegenden Ausfiihrungen, dass
mit dem Charakterfehler ein minder
stens ebenso schwerer Beobachtungs-
und Denkfehler verbunden war, eben
das Unvermégen, die Bedingtheit des
Menschen durch Erbe und Umwelt und
das unauflésliche, lebenslingliche
Wechselspiel von guten und schlech-
ten Regungen in ihm wahrzunehmen.
Aus den teilweise richtigen Sittenleh-
ren, der Lehre vom liebenden und zu-

Der Pressefonds

ist stets fiir Gaben empfinglich.
Postcheck-Konto 80 - 48 853

der Geschiftsstelle der FVS.
Besten Dank!

gleich fiirchterlich strafenden Gott,
aus der uniiberbietbar autoritdren Spra-
che Jesu sowie aus den Mirakelge-
schichten der Evangelien ergab sich
jene Gesamtwirkung, die in Verbin-
dung mit der Missionsleistung des Pau-
lus das Christentum als weltgeschicht-
liches Phdnomen hervorgebracht hat.
Die &rgsten Folgen hatten dabei der
dargelegte psychologische Irrtum und
die zugehérige Hollendrohung des Na-
zareners. Allenfalls liesse sich zu sei-
nen Gunsten vermuten, er habe nicht
tatsachlich an die Verdammung der
meisten geglaubt, vielmehr die Hollen-
drohung deshalb ausgesprochen, um
moglichst viele Menschen von den We-
gen der Bosheit abzuschrecken. Dieses
Abschreckungsmittel hat sich jedoch
als untauglich erwiesen. Einfiltige mé-
gen durch solche Drohung von Uebel-
taten abgehalten worden sein. Denen
aber, die sie zum offiziellen Lehrbe-
standteil machten, diente sie zu Betrug
und Teufelei. Mittels ihrer hat die Kir-
che viele Jahrhunderte lang die Volker
terrorisiert und ausgebeutet. Die blosse
Héllendrohung hitte ihr allerdings nicht
zu so ungeheurer Macht verholfen, es
bedurfte dazu noch der willkiirlichen
Auslegung von Matth. 16, 17—20, wo-
nach die Binde- und Lésegewalt des
Petrus eine der rémisch-katholischen
Kirche verliehene Gewalt ist, durch
ihre Sakramente iber das ewige Heil
oder Unheil der Seelen zu entscheiden.
Indessen konnte ihr der schroffe Dua-
lismus der Psychologie Jesu nicht auf
die eintriglichste Weise dienlich sein.
Sie lehrte daher gnidig, dass es Men-
schen gebe, die bei ihrem Tode zwar
nicht der ewigen Seligkeit wiirdig, aber
auch keine hoffnungslosen Hoéllenbra-
ten sind. Fiir solche erfand sie einen
Ort, von dem der sonst so jenseitskun-
dige Jesus anscheinend noch nichts
gewusst hatte, ndmlich das Fegefeuer,
das die Seele ldutert, bis sie fiir den
Himmel taugt. Dass die kirchliche Fiir-
bitte fiir die armen Seelen im Fege-
feuer Geld einbrachte, war das Beste
an dieser verbesserten christlichen
Psychologie.

Die Hoélle wurde deswegen nicht etwa
tiberfliissig. Die Drohung mit ihr blieb
bis in die jiingste Zeit das erfolgreich-
ste Mittel geistlicher Herrschsucht,
und in diesem Punkt konnte sich die
rémisch-katholische Kirche, wie ge-
zeigt worden ist, direkt auf Jesus be-
rufen. «Kaum eine andere Lehre», so
betont im Fischer-Lexikon «Die christ-

liche Religion» der katholische Fach-
mann fir die «Letzten Dinge», «steht so
klar in der Predigt des Herrn. So ist an
der Tatsache der Holle kein Zweifel.
Sie wird ewig dauern: sie ist jener
schreckliche Ort, ,wo der Wurm nicht
stirbt und das Feuer nicht erlischt’ Mk.
9, 48).» Was immer sich Jesus bei sei-
nen Gerichtsdrohungen gedacht oder
nicht gedacht habe: in der Geschichte
der Menschheit haben sie sich {iberaus
verderblich ausgewirkt. Als mythische
Aeusserungen eines der Erfahrung und
Vernunft widerstreitenden psycholo-
gischen Extremismus konnten sie auch
gar nicht anders wirken. Jesus selber
scheint das von ihnen ausgegangene
Unheil nicht im mindesten geahnt zu
haben. Auch das widerlegt die ein-
gangs zitierte Behauptung, er sei ein
vollkommener Menschenkenner gewe-
sen. Robert Machler

Religionsunterricht

(Siehe den gleichbetitelten Artikel in
der Novembernummer 1968 dieses
Blattes)

Herr Prof. Bernet hat mit seiner Kritik
am Religionsunterricht auf der Volks-
und Mittelschulstufe, die er am 16. Sep-
tember 1968 an der Schulsynode in
Wetzikon vortrug, Oel ins theologische
Feuer gegossen, das dann an der Kir-
chensynode vom 3. Dezember tiichtig
aufloderte, wie nicht anders zu erwar-
ten war. Denn wenn der Religionsunter-
richt nur noch informatorischen Cha-
rakter haben, d. h. nur noch geschicht-
liche Betrachtung sein soll, so bleibt
fir das kirchliche Glaubensanliegen,
das auf dem Mythos, dem Wunder be-
ruht, nicht mehr viel iibrig. Wire es da
nicht am besten und ehrlichsten, auf
den sogenannten Religionsunterricht
iberhaupt zu verzichten und an dessen
Stelle einen eindeutigen, dem realen
Leben dienenden Ethikunterricht zu
setzen? Ja wire das nicht das einzige
Richtige bei der Zusammensetzung der
Klassen aus Schiilern, die aus den ver-
schiedensten weltanschaulichen La-
gern stammen? Wir waren diesem Zu-
stand, wenigstens in der Stadt Zirich,
schon einmal etwas naher gewesen als
heute, wo die zehnjihrigen Katholik-
lein ja nicht dabei sein dirfen, wenn
ihren protestantischen Kameriddchen
vom Lehrer die christliche Frémmig-
keit beigebracht wird. So weiss ich von



	Jesus der Psychologe

