
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 3

Artikel: Ein Gedanke

Autor: G.I.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411712

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


kein Sozialismus wird es ändern. Aus
diesen Erwägungen sehe ich den
Angelpunkt der Religion nicht in der
Unzufriedenheit mit den äusseren
Lebensumständen, sondern in der
Unsicherheit unserer Existenz schlechthin.

Bakunin jedoch hält die soziale Revolution

(1/99) zur Ueberwindung des

Gottesglaubens für geeigneter «als

alle theoretische Propaganda der
Freidenker». Diese Ableitung alles Denkens

und Fühlens von Eigentums- und

Produktionsverhältnissen ist mir zu

einseitig. Dennoch hat diese eine Seite

bei der Deutung des sonst so
schwer ergründbaren «Credo quia
absurdum» ein starkes Gewicht. Das

zeigt schon Bakunins Rückblende in

die Geschichte des Christentums:
«Gewiss ist, dass er (Jesus) der
Prediger der armen Leute war, der Freund
und Tröster der Elenden, der
Unwissenden, der Sklaven und der Frauen

Er versprach allen Unterdrückten,

allen hinieden Leidenden — und
ihre Zahl ist ungeheuer gross — das

ewige Leben. Er wurde, wie sich von
selbst versteht, von den Vertretern der
offiziellen Moral und der öffentlichen
Ordnung seiner Zeit gekreuzigt. Seine
Schüler und deren Schüler konnten
sich, dank der römischen Eroberung,
welche die nationalen Grenzen
zerstört hatte, verbreiten und trugen
tatsächlich die Lehre des Evangeliums in

alle den Alten bekannten Länder.
Ueberall wurden sie von den Sklaven
und den Frauen mit offenen Armen
empfangen, den beiden am meisten
unterdrückten, am meisten leidenden
und natürlich auch unwissendsten
Klassen der antiken Welt. Die

grosse Ehre des Christentums, sein
unbestreitbares Verdienst und das

ganze Geheimnis seines unerhörten
und übrigens ganz berechtigten
Triumphs war, dass es sich an dieses

Ein Gedanke

Wenn Gott d'rauf angewiesen ist,
dass man ihn auch «verkündet»,
dass man ihn «glaubt» zu jeder Frist,
dass man sich ihm «verbündet»,

dann hat er keine Lebenskraft
aus seinem eig'nen Wesen,
dann ist er äusserst mangelhaft,
kann man bloss von ihm «lesen».

Er lebt dann bloss im Menschenhirn
als menschlicher Gedanke
und jedes frommen Christen Stirn
ist Mauer ihm und Schranke.

G. LR.

ungeheure leidende Volk wandte, dem
die antike Welt, die eine enge und

grausame geistige und politische
Aristokratie bildete, auch die letzten
Eigenschaften und einfachsten Rechte
der Menschheit verweigerte. Sonst
hätte es sich nie verbreiten können.
Die von den Aposteln Christi gepredigte

Lehre, so trostreich sie den
Unglücklichen erscheinen mochte, war
vom Gesichtspunkt der menschlichen
Vernunft aus zu empörend, zu unsinnig,

als dass aufgeklärte Männer sie
hätten annehmen können. Wie
triumphierend spricht nicht auch der heilige
Apostel Paulus von dem Aergernis des
Glaubens und dem Triumph dieser
göttlichen Narrheit, welche die Mächtigen

und Weisen der Zeit zurückwiesen,

welche aber um so leidenschaftlicher

von den Einfachen, den
Unwissenden und den Armen im Geiste
angenommen wurde! Es muss wirklich
sehr tiefe Unzufriedenheit mit dem
Leben, sehr grosser Durst des
Herzens und beinahe vollständige
Geistesarmut vorhanden sein, um die
christliche Sinnlosigkeit anzunehmen»
(1/140 f.).
Wie eine Auseinandersetzung mit
unseren «fortschrittlichen» Richtungen
der Theologie, die ihre «christliche
Sinnlosigkeit» modernen und verstan-
desbewussten Menschen von heute
akzeptabel machen möchten, klingt es,
wenn Bakunin (1/100) schreibt: «Es

gibt eine ziemlich zahlreiche Klasse
ehrlicher, aber schwacher Seelen, die
zu intelligent sind, um die christlichen
Dogmen ernst zu nehmen und sie im

einzelnen verwerfen, aber nicht die
nötige Kraft und Entschlossenheit
haben, sie als Ganzes zu verwerfen. Sie
geben alle speziellen Unsinnigkeiten
der Religion der Kritik preis, sie weisen

alle Wunder zurück, aber sie
klammern sich verzweifelt an den

Hauptunsinn, der die Quelle aller
anderen ist, an das Wunder, das alle
anderen Wunder erklärt und rechtfertigt,

an das Dasein Gottes.»
Für Bakunin ist «Gott» schon darum

absurd, weil es ja Naturgesetze gibt.
Was wäre eine Allmacht, die sich
Vorschriften unterwerfen müsste?
Offensichtlich herrscht im Universum kein
Chaos, sondern es laufen ineinandergreifende

Prozesse ab, die der
Menschengeist als «Gesetze» versteht. Es

handelt sich dabei um physikalische,
chemische oder biologische
Notwendigkeiten, die niemand «verordnet»
hat. Vielmehr lässt sich eins aufs an-

Piefke und Padde
Piefke: Du, Padde, weswegen werden
denn noch bei uns immer neue Kirchen
gebaut?
Padde: Das hast du ja von der Pastoral-
Konferenz gehört. Weil in die alten nicht
mehr genug reingehen.

Adolf Glassbrenner

dere zurückführen, Ursache und
Wirkung bedingen einander, und gerade
darum ist Gott auch als «erste
Ursache» für Bakunin logisch unmöglich:
«Die erste Ursache hat nie existiert,
konnte nie existieren. Die erste
Ursache ist eine Ursache, die selbst keine

Ursache hat, oder die Ursache
ihrer selbst. Das Absolute, das das
Universum schafft, der reine Geist, der
die Materie schafft, ist ein Unsinn»
(I/280).
Alles, was über unsere Welt philosophiert

worden ist, stammt aus dem
menschlichen Gehirn; und das war
erst Milliarden Jahre später da als
Sonne, Mond und Sterne. Gott ist
lediglich eine Denkform, eine Figur des
menschlichen Vorstellungsvermögens.
Sitz Gottes ist also nicht das
«Jenseits» oder ein Himmelsthron, sondern
das Menschenhirn. Eine Teilfunktion
desselben macht auch das aus, was
bis auf den heutigen Tag so schön als
«die Seele» bezeichnet wird. Das
Zentralnervensystem ist natürlich so sterblich

wie der übrige Mensch auch, und
so ist die «unsterbliche Seele», die
irgendwohin auf(?)fährt, ebenfalls ein
Galimathias. «Aus all dem geht mit
unverwerflicher Gewissheit hervor»,
resümiert Michail Bakunin (I/302),
«dass das innere Wesen der Dinge,
von den Metaphysikern zur grossen
Befriedigung der Theologen erfunden
und selbst von der positiven Philosophie

als wirklich erklärt, etwas Nicht-
seiendes ist, ebenso wie das innere
Wesen des Weltalls etwas Nicht-
seiendes ist, und dass alles, was wirkliche

Existenz hat, sich vollständig und
immer durch seine Eigenschaften, seine

Beziehungen oder seine Aktionen
äussert.»
Wie erklärt sich's aber, dass der Homo

sapiens, der höchster Vernunftleistungen

fähig ist, religiöse Dogmen
und Vorstellungen annimmt und zäh

verteidigt, die der gesunde Verstand
geradezu als Provokation empfinden
muss? Bakunin antwortet (1/138): «Man
nehme einen Narren; welches immer
der besondere Gegenstand seiner
Narrheit sein mag, man wird finden,

28


	Ein Gedanke

