
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 3

Artikel: Die Unsittlichkeit der Gottes-Fiktion : Michail Aleksandrowitsch Bakunin
(1814-1876) [Teil 1]

Autor: Baranowsky, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411710

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411710
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


kann sich die Kirche wirklich jeder
Mitverantwortung entziehen? Die
frömmelnden Sadisten sind doch letzlich
nur von vorhandenen, eingebürgerten
Begriffen ausgegangen, die nicht sie
erfunden haben. Dreimal dürfen Sie

raten, wer die Begriffe Gott, Heiland,
Heilige, Teufel und so weiter geschaffen

hat. Auf der Anklagebank fehlten
natürlich auch jene Mitschuldigen, die
ihren Kindern immer noch von
Geistern und Hexen und andern Ueber-
natürlichkeiten erzählen, Geistergeschichten

kolportieren und den Teufel
an die Wand malen. Was machte denn
das edle Paar? Es legte ganz einfach
all diese Begriffe extensiv aus.
Zwischen ihren Auslegungen und den

Auslegungen der offiziellen Kirche
besteht nur ein gradueller
Unterschied.

Dazu die Erklärung des Bischofs von
Chur, von körperlicher Gewaltanwendung

beim beschwörenden Gebet sei
selbstverständlich keineswegs die
Rede, durch die Eigenart des Geschehens

sei sie auch völlig ausgeschlossen

(für die katholische Kirche). Er
distanziert sich also von Stocker und

Konsorten, stellt aber immerhin fest:
«Ueberhaupt redet sie (die Kirche)
vom Teufel, nicht um vom Teufel zu

reden, sondern im Zusammenhang mit
dem Erlösungswerk Christi und der
Aufgabe der Kirche. Wenn das zweite
Vatikanische Konzil vom Teufel
spricht, weist es darauf hin, dass Christus

uns ,der Knechtschaft des Teufels

und der Sünde entrissen hat' und

dass er als Urheber der Kirche ,die
Herrschaft des Teufels zerschlägt'».
Ob der Mann auf Strasse diesen
ausgeklügelten Unterschied merkt, bleibe
dahingestellt. Für ihn ist Teufel Teufel,

und gepredigt wird er von der
Kirche.

Dieser nicht überaus klare christliche
Standpunkt soll doch heissen: das

Austreiben der Dämonen aus dem
menschlichen Körper sei durch das

Gebet zu bewerkstelligen, nicht aber
durch Prügel. Wenn aber ein Dämon
— im vorliegenden Fall der Teufel —

ausgetrieben werden soll, so ist doch

stillschweigend vorausgesetzt, dass
ein solcher existiert. Anderseits aber,
wenn uns schon Christus der Knechtschaft

des Teufels und der Sünde
entrissen hat, der Leibhaftige also machtlos

ist, wozu ihn dann noch exorzieren?

Wie weit ist es aber mit der Allmacht
Gottes, der durch beschwörende
Gebete veranlasst werden soll, den
Höllenfürsten zu vertreiben? Das sollte
doch seine vornehmste Aufgabe sein.
Warum hat er es bisher nie getan?
Sind seiner Allmacht gewisse Grenzen

gesetzt?
Doch zu Stocker und seiner frommen
Konkubine zurück: als ehemaliger
Priester musste er wissen, dass — vom
kirchlichen Standpunkt aus gesehen
— Dämonen nur mit Hilfe einer
bestimmten Formel und auf Grund einer
besonderen Begabung, nicht aber mit
Brachialgewalt ausgetrieben werden
können. Wenn er aber Prügel anwendete,

dann ist es ganz schlicht und
einfach Sadismus und alles andere
Tünche.

Das Urteil ist gesprochen, der Fall
erledigt. Die Schuldigen, wird festgestellt,

sind einem religiösen Wahn zum
Opfer gefallen. Ich sprach kürzlich mit
einem, der machte ein Fragezeichen
dazu. Das ganze frömmelnde Zeugs,
das die «heiligen Eltern» von sich
gaben, sei doch nur Verstellung und

Theater; in Wirklichkeit sei es den
Schwindlern doch nur um das Geld
ihrer Anhänger gegangen; sie hätten
eben gewusst, mit welchem Speck

Heute gibt es kaum noch Anarchisten.
Vielleicht wird es einmal kaum noch
Kommunisten geben. Käme es so, weil
sich die Menschen der Forderung des
«sozialistischen Bewusstseins» nicht
gewachsen zeigten, dann könnte man
im 22. Jahrhundert sagen: «Die dogmatische

Weltanschauung der Kommunisten

ist zu Recht erledigt, aber ihre
Weltwollung war so unrecht nicht.»
Ich behaupte heute umgekehrt vom
Anarchismus: «Seine Weltwollung
erwies sich als unmöglich; aber seine
Weltanschauung ist so falsch nicht.»
Der freiheitliche Sozialist Kurt Hiller,

dem wir die präzise Vokabel
«Weltwollung» verdanken, wies darauf

hin, dass der gebräuchliche
Ausdruck «Weltanschauung» eben mehr
umfasst als Erkenntnis des Seins:
dahinter steht der Wunsch nach einer
bestimmten Lebensordnung. Die
kommunistische Weltordnung ist in ihrer

man die Mäuse fängt. Ob er so ganz
unrecht hat?

Die Hauptzeugin ist tot. Die Täter
erklären alle übereinstimmend und
theatralisch, es täte ihnen furchtbar leid
und es solle nie mehr vorkommen. Es

sei ganz einfach in extremem
Glaubenseifer geschehen. Sie halten also
auch die Mitwelt für so strohdumm wie
sie selber sind, mit Ausnahme der
beiden führenden Gestalten natürlich.
Die können, nachdem ihnen die
Untersuchungshaft angerechnet worden ist,
bei gutem Verhalten nach der Ver-
büssung von zwei Dritteln der Strafe
bedingt entlassen, das heisst, in etwa
fünf Jahren wieder auf die abergläubige

Menschheit losgelassen werden.
Worin diese besteht, lässt sich schwer

sagen, da die Grenzen zwischen Glaube

und Aberglaube doch ordentlich
verwischt sind.

*

Zum Schluss eine bange Frage.
Angenommen, die ganze Tragödie hätte
sich mit umgekehrten Vorzeichen
abgespielt: was geschähe wohl mit
einem Freidenker, dem es einfallen
sollte, ein Kind totzuprügeln, um ihm
den Heiland auszutreiben? Ob auch

er soviel Nachsicht zu erwarten hätte?
J. Stebler

Tendenz so ideal wie die des Christentums

(also nicht real, sondern
utopisch). Der Kommunismus preist
allerdings als Diesseits-Endziel (die
«klassenlose Gesellschaft»), was die Religion

erst als Ausgleich im Jenseits
anbietet. Kommunisten wie Christen
pflegen sich gegen eine solche
«Abwertung» zu verwahren. Es ist aber ein

ganz neutraler Vergleich: Die christliche

Vision des «Himmels» der Seligen

ist quasi kommunistisch; das
kommunistische Fernziel ist quasi paradiesisch.

Auch die schwierigen
Lebensbedingungen in den sogenannten
sozialistischen Staaten sprechen nicht

gegen das Ideal ihrer Vorstellungen:
Ebensowenig wie Christi Geist in

christlichen Parteien, herrscht
Kommunismus im kommunistischen Lager.
Die Kommunisten selbst betonen ja
immer wieder, dass der Kommunismus
noch nicht verwirklicht sei; man sei

Die Unsittiichkeit der Gottes-Fiktion
Michail Aleksandrowitsch Bakunin (1814-1876)

26



erst auf dem Wege dorthin. Schliesslich

wäre die Endphase des
Kommunismus jene staatenlose Welt, welche

sich die Anarchisten gewünscht
haben. Pikanterweise zeigen
kommunistische Staaten just durch ihre
Existenz als Staaten, dass in ihnen der
Kommunismus noch nicht zu Hause ist.

Uebrigens sollte man einer Ideologie
ihren utopischen Charakter nicht zum
Vorwurf machen: Utopien sind
Manifestationen schöpferischen Wunschdenkens,

Träume von einer besseren
Zukunft der Menschheit.
Die Sehnsucht des Kommunismus
behält ihren Wert als Experiment auch

dann, wenn sich der ideologische
Ausgangspunkt, der ihre Realisierbarkeit
in absehbarer Frist verhiess, als irrig
herausstellte. Das Schrumpfen des
anarchistischen Gedankens kann man
umgekehrt darauf zurückführen, dass
im Zeitalter der Bevölkerungsexplosion

nicht einmal an einen Versuch zu
denken ist: Das Auftreten der Massen
heischt mehr Organisation, mehr
Verwaltung, also mehr Staat, als Liberalen,

geschweige Anarchisten lieb ist.
Diese Zwangsläufigkeit fördert zudem
die Einsicht, dass die Abschaffung des
Staates am 1. März zu seinem
Wiedererstehen spätestens am 4. März führen
würde: Beispielsweise würde sich als
Ersatz der Polizei eine
Nachbarschaftshilfe bilden, Autobesitzer-Ver-
bände würden den Strassenverkehr
regeln, es käme zu immer umfassenderen

Zusammenschlüssen privater
Gruppen und Verbände, zu
Interessenübertragungen und -Vertretungen, bis
als allgemeine Ordnungseinrichtung
praktisch wieder ein Staat da wäre,
wenn vielleicht auch ohne Fahne und

Hymne und unter neuen sozialen
Vorzeichen.

So illusorisch jedoch das ursprüngliche

Ziel der Anarchisten ist, ihre
Erkenntnis, «wie die Welt es treibt»
(z. B., dass auch innerhalb der staatlichen

Ordnung der Kampf aller gegen
alle als Konkurrenz fortbesteht oder
dass nicht nur Macht vor Recht geht,
sondern Recht ist), hat nichts an

Gültigkeit verloren. Dies lässt sich
insbesondere durch die anarchistische
Stellung zu Christentum und Kirche
belegen. Die im folgenden
eingestreuten Zitate entnehme ich den 1921

bei Fritz Kater im Verlag «Der
Syndikalist», Berlin 0 34, erschienenen
«Gesammelten Werken» von Michail
Bakunin, herausgegeben von Erwin

Rholfs.

Bakunin, ein Russe aristokratischer
Abkunft, geboren 1814 im Gouvernement

Twer, gestorben 1876 in Bern,
beteiligte sich zu seiner Zeit an fast
allen revolutionären Bestrebungen
Westeuropas, so auch 1848 in Paris
und in Posen und 1849 in Dresden.
Von Sachsen wurde er an Oesterreich,
von dort ans Zarenreich ausgeliefert.
Das liebe Vaterland verbannte ihn
nach Sibirien. Von dort floh er 1861.

1864 wurde er Mitglied der I. Internationale,

die ihn auf Betreiben von Karl

Marx 1872 wieder ausschloss.

Bakunin war zweifellos weniger
Systematiker als jener, was ihn zuweilen

zu der naiven Erwartung beflügelt
haben mag, man brauche einen
Unsinn nur zu entlarven, um ihn unglaubwürdig

zu machen (eine Geradlinigkeit,
die mir, auch wenn vergeblich, nicht
unsympathisch ist, da sie wenigstens
jenes taktische Finassieren mit der
Kirche ausschliesst, zu dem Marxisten
— sei es in Polen oder Niedersachsen
— fähig sind).
Die Freidenker-Bewegung des vorigen
Jahrhunderts wurde wesentlich durch
zwei Richtungen repräsentiert: die
psychologische Betrachtungsweise
des Philosophen Ludwig Feuerbach

(«Der Mensch schuf Gott nach
seinem Bilde») und die politisch-radikale

des «Gottespest»-Autors John

Most («Wer den Gottesschwindel
predigt, kann nur ein Dummkopf oder
ein Schurke sein»). Bakunin vereinigt
beide Standpunkte, indem er mystische

Neigungen sozialpsychologisch
interpretiert: «Sie sind der instinktive
und leidenschaftliche Aufschrei des
menschlichen Wesens gegen die
Enge, die Flachheit, die Schmerzen
und 'die Schande eines erbärmlichen
Lebens» (1/104). Demgegenüber muss
es stutzig machen, wenn Bakunin an

anderer Stelle schreibt: «Nur die
englischen Arbeiter wagen es, zum grossen

Entsetzen der herrschenden Klassen

und ihrer Prediger, öffentlich
freimütig den Gotteskult zu verwerfen. Sie
betrachten diesen Kult als eine
aristokratische und bourgeoise Einrichtung
zur Niederhaltung des Proletariats»
(I/270). Ist das Elend also Quelle des

Gottesglaubens oder Quelle der
Empörung gegen diesen Gottesglauben?
Zu bestimmten Zeiten und in bestimmten

Gesellschaften mag das erste, in

anderen das zweite zutreffen. Jedenfalls

aber scheint wirtschaftlicher Mangel

nur eine der Ursachen jener
imaginären Hoffnung zu sein, die sich als

Der Stellvertreter

Wenn Gott jetzt einen Stellvertreter
für sich auf Erden wirklich brauchte,
wie war denn das, bevor Sankt Peter
sich als sein Stellvertreter deuchte?

War Gott zuvor noch selbst am Werke
und taugte noch zu den Geschäften,
verlor er dann so sehr an Stärke
und ist jetzt gar nicht mehr bei Kräften?

Wenn Gott noch wirklich tätig wäre
und frisch und munter alle Tage,
ob dann der Papst noch nötig wäre,
das, scheint mir, war' doch sehr die Frage.

G. I. R.

Ausgleich für Entbehrungen im Diesseits

ein Traumparadies im Jenseits
vorgaukelt. Woher käme sonst der
tiefe religiöse Glaube mancher
Reicher (vom schlechten Gewissen, das
ihnen die Selbstgefälligkeit meist
verbietet, einmal abgesehen)?
Ich zweifle daran, dass die Philosophen

wissen, was mir frommt, weil, ich

es selber nicht weiss. Sicher wünscht
sich kein Mensch Krankheit und
Armut, sondern Erfolg und Wohlergehen.
Wie oft aber erweist sich ein Umweg
als Pfad zum Glück? Wie wenig
vermögen wir unser Dasein konsequent
zu planen, wieviel mehr ist es ein
Sichdurchwursteln, ein Ergreifen von Chancen!

Wer treu marxistisch glaubt, in

einer Welt des Ueberflusses finde
jeder unmittelbar zu seiner Bestimmung,
bedenkt nicht, dass der Mensch auch

vor dem Ueberangebot ratlos dastehen

kann, oder dass er erst später
merkt, welche Wahl er hätte, treffen
sollen. Ist nicht selbst das Sichfinden
zum lebenslangen Liebesbund ein
Spiel des Zufalls? Ich mutmasse
daher, dass ein wesentlicher Grund für
den Glauben an einen Schicksalslenker

die Unmöglichkeit ist, zu wissen,
was einem frommt. M ö r i k e fand für
das Gefühl, einem (wie er hoffte)
gütigen Geschick ausgeliefert zu sein,
die innigen Verse: «Herr, schicke, was
du willst, / ein Liebes oder Leides; /
ich bin vergnügt, dass beides / aus
deinen Händen quillt.» Diese «Demut
vor dem Höchsten» ist realiter aber
nichts als Ergebenheit in den Lauf der
Welt und den Wechsel des Glücks,
darohne man das Leben nicht bestehen

könnte. Noch dazu ist unser
Dasein begrenzt; der Mensch empfindet
es als Leihgabe: «Mitten wir im Leben
sind mit dem Tod umfangen», heisst
es in einem alten Kirchenlied. Die Un-

gewissheit der Schicksals- wie der
Todesstunde ist Menschenlos, und

27



kein Sozialismus wird es ändern. Aus
diesen Erwägungen sehe ich den
Angelpunkt der Religion nicht in der
Unzufriedenheit mit den äusseren
Lebensumständen, sondern in der
Unsicherheit unserer Existenz schlechthin.

Bakunin jedoch hält die soziale Revolution

(1/99) zur Ueberwindung des

Gottesglaubens für geeigneter «als

alle theoretische Propaganda der
Freidenker». Diese Ableitung alles Denkens

und Fühlens von Eigentums- und

Produktionsverhältnissen ist mir zu

einseitig. Dennoch hat diese eine Seite

bei der Deutung des sonst so
schwer ergründbaren «Credo quia
absurdum» ein starkes Gewicht. Das

zeigt schon Bakunins Rückblende in

die Geschichte des Christentums:
«Gewiss ist, dass er (Jesus) der
Prediger der armen Leute war, der Freund
und Tröster der Elenden, der
Unwissenden, der Sklaven und der Frauen

Er versprach allen Unterdrückten,

allen hinieden Leidenden — und
ihre Zahl ist ungeheuer gross — das

ewige Leben. Er wurde, wie sich von
selbst versteht, von den Vertretern der
offiziellen Moral und der öffentlichen
Ordnung seiner Zeit gekreuzigt. Seine
Schüler und deren Schüler konnten
sich, dank der römischen Eroberung,
welche die nationalen Grenzen
zerstört hatte, verbreiten und trugen
tatsächlich die Lehre des Evangeliums in

alle den Alten bekannten Länder.
Ueberall wurden sie von den Sklaven
und den Frauen mit offenen Armen
empfangen, den beiden am meisten
unterdrückten, am meisten leidenden
und natürlich auch unwissendsten
Klassen der antiken Welt. Die

grosse Ehre des Christentums, sein
unbestreitbares Verdienst und das

ganze Geheimnis seines unerhörten
und übrigens ganz berechtigten
Triumphs war, dass es sich an dieses

Ein Gedanke

Wenn Gott d'rauf angewiesen ist,
dass man ihn auch «verkündet»,
dass man ihn «glaubt» zu jeder Frist,
dass man sich ihm «verbündet»,

dann hat er keine Lebenskraft
aus seinem eig'nen Wesen,
dann ist er äusserst mangelhaft,
kann man bloss von ihm «lesen».

Er lebt dann bloss im Menschenhirn
als menschlicher Gedanke
und jedes frommen Christen Stirn
ist Mauer ihm und Schranke.

G. LR.

ungeheure leidende Volk wandte, dem
die antike Welt, die eine enge und

grausame geistige und politische
Aristokratie bildete, auch die letzten
Eigenschaften und einfachsten Rechte
der Menschheit verweigerte. Sonst
hätte es sich nie verbreiten können.
Die von den Aposteln Christi gepredigte

Lehre, so trostreich sie den
Unglücklichen erscheinen mochte, war
vom Gesichtspunkt der menschlichen
Vernunft aus zu empörend, zu unsinnig,

als dass aufgeklärte Männer sie
hätten annehmen können. Wie
triumphierend spricht nicht auch der heilige
Apostel Paulus von dem Aergernis des
Glaubens und dem Triumph dieser
göttlichen Narrheit, welche die Mächtigen

und Weisen der Zeit zurückwiesen,

welche aber um so leidenschaftlicher

von den Einfachen, den
Unwissenden und den Armen im Geiste
angenommen wurde! Es muss wirklich
sehr tiefe Unzufriedenheit mit dem
Leben, sehr grosser Durst des
Herzens und beinahe vollständige
Geistesarmut vorhanden sein, um die
christliche Sinnlosigkeit anzunehmen»
(1/140 f.).
Wie eine Auseinandersetzung mit
unseren «fortschrittlichen» Richtungen
der Theologie, die ihre «christliche
Sinnlosigkeit» modernen und verstan-
desbewussten Menschen von heute
akzeptabel machen möchten, klingt es,
wenn Bakunin (1/100) schreibt: «Es

gibt eine ziemlich zahlreiche Klasse
ehrlicher, aber schwacher Seelen, die
zu intelligent sind, um die christlichen
Dogmen ernst zu nehmen und sie im

einzelnen verwerfen, aber nicht die
nötige Kraft und Entschlossenheit
haben, sie als Ganzes zu verwerfen. Sie
geben alle speziellen Unsinnigkeiten
der Religion der Kritik preis, sie weisen

alle Wunder zurück, aber sie
klammern sich verzweifelt an den

Hauptunsinn, der die Quelle aller
anderen ist, an das Wunder, das alle
anderen Wunder erklärt und rechtfertigt,

an das Dasein Gottes.»
Für Bakunin ist «Gott» schon darum

absurd, weil es ja Naturgesetze gibt.
Was wäre eine Allmacht, die sich
Vorschriften unterwerfen müsste?
Offensichtlich herrscht im Universum kein
Chaos, sondern es laufen ineinandergreifende

Prozesse ab, die der
Menschengeist als «Gesetze» versteht. Es

handelt sich dabei um physikalische,
chemische oder biologische
Notwendigkeiten, die niemand «verordnet»
hat. Vielmehr lässt sich eins aufs an-

Piefke und Padde
Piefke: Du, Padde, weswegen werden
denn noch bei uns immer neue Kirchen
gebaut?
Padde: Das hast du ja von der Pastoral-
Konferenz gehört. Weil in die alten nicht
mehr genug reingehen.

Adolf Glassbrenner

dere zurückführen, Ursache und
Wirkung bedingen einander, und gerade
darum ist Gott auch als «erste
Ursache» für Bakunin logisch unmöglich:
«Die erste Ursache hat nie existiert,
konnte nie existieren. Die erste
Ursache ist eine Ursache, die selbst keine

Ursache hat, oder die Ursache
ihrer selbst. Das Absolute, das das
Universum schafft, der reine Geist, der
die Materie schafft, ist ein Unsinn»
(I/280).
Alles, was über unsere Welt philosophiert

worden ist, stammt aus dem
menschlichen Gehirn; und das war
erst Milliarden Jahre später da als
Sonne, Mond und Sterne. Gott ist
lediglich eine Denkform, eine Figur des
menschlichen Vorstellungsvermögens.
Sitz Gottes ist also nicht das
«Jenseits» oder ein Himmelsthron, sondern
das Menschenhirn. Eine Teilfunktion
desselben macht auch das aus, was
bis auf den heutigen Tag so schön als
«die Seele» bezeichnet wird. Das
Zentralnervensystem ist natürlich so sterblich

wie der übrige Mensch auch, und
so ist die «unsterbliche Seele», die
irgendwohin auf(?)fährt, ebenfalls ein
Galimathias. «Aus all dem geht mit
unverwerflicher Gewissheit hervor»,
resümiert Michail Bakunin (I/302),
«dass das innere Wesen der Dinge,
von den Metaphysikern zur grossen
Befriedigung der Theologen erfunden
und selbst von der positiven Philosophie

als wirklich erklärt, etwas Nicht-
seiendes ist, ebenso wie das innere
Wesen des Weltalls etwas Nicht-
seiendes ist, und dass alles, was wirkliche

Existenz hat, sich vollständig und
immer durch seine Eigenschaften, seine

Beziehungen oder seine Aktionen
äussert.»
Wie erklärt sich's aber, dass der Homo

sapiens, der höchster Vernunftleistungen

fähig ist, religiöse Dogmen
und Vorstellungen annimmt und zäh

verteidigt, die der gesunde Verstand
geradezu als Provokation empfinden
muss? Bakunin antwortet (1/138): «Man
nehme einen Narren; welches immer
der besondere Gegenstand seiner
Narrheit sein mag, man wird finden,

28



dass die dunkle und fixe Idee, die von
ihm Besitz ergriffen, ihm die natürlichste

Sache von der Welt scheint, während

dagegen die dieser Idee
widersprechenden natürlichen und wirklichen

Tatsachen ihm lächerlicher und

verhasster Wahnsinn zu sein scheinen.
Nun, die Religion ist ein gemeinsamer
Wahnsinn, der um so mächtiger ist, als

es ein überlieferter Wahnsinn ist, dessen

Ursprung sich in das entfernteste
Altertum verliert. Als allgemeiner
Wahnsinn drang sie in alle öffentlichen

und privaten Einzelheiten des
sozialen Daseins eines Volkes ein,
verkörperte sich in der Gesellschaft, wurde

sozusagen deren Seele und
gemeinsamer Gedanke. Jeder Mensch ist
von seiner Geburt an von ihr umringt,
nimmt sie mit der Muttermilch in sich

auf, nimmt sie auf mit allem, was er
hört und sieht. Er wurde damit so sehr

genährt, vergiftet und in seinem ganzen

Wesen durchdrungen, dass er
später, wie mächtig auch sein natürlicher

Verstand sein mag, unerhörte
Anstrengungen machen muss, sich von
ihr zu befreien, und nie gelingt ihm

dies vollständig. Unsere modernen
Idealisten sind ein Beweis hierfür; ein

weiterer Beweis sind unsere doktrinären

Materialisten, die deutschen
Kommunisten: sie konnten sich von der
Religion des Staates nicht losmachen.»
(NB. «Religion des Staates» meint hier
nicht Staatsreligion, sondern «Glauben
an die Notwendigkeit des Staates».)
Lassen wir dahingestellt, ob die Negation

des Staates nicht ebenso
Glaubenssache ist wie seine Befürwortung;
mich freut an diesem Zitat, dass Bakunin

«Religion» nicht eng auslegt als

Ueberzeugtsein von einem Weltenlenker,

sondern im weiteren Sinne als

idealistischen Glauben überhaupt. Wie
berechtigt das ist, erwiesen z. B. die

Die Literaturstelle
empfiehlt

Ausser der in der Februar-Nummer
abgedruckten «Schöpfungsgeschichte»

sind von Ernst Brauchlin die
folgenden Werke noch erhältlich:

13 Gespräche mit einem
Freidenker Fr. 5.—

Gott sprach zu sich selber Fr. 2.50

Einfälle und Ueberlegungen Fr. 4.—

Nazis, die zwar amtlich das Bekenntnis

«gottlos» eingeführt, aber von der
«Vorrrsehung» salbadert und Sätze
geprägt haben wie «Die Fahne ist mehr
als der Tod»; es ist eben nicht jeder
glaubensfrei, der seiner Religion spottet.

Auch die Geschichte des
Kommunismus nach Bakunin zeigt, dass
dessen Ahnung richtig war: Die
Philosophie des Materialismus verlangt von
ihren Anhängern bis heute mehr
praktischen Idealismus, als die hehren
Ideale «Humanität», «Demokratie» und
«Nation» im westlichen Konsumstaat
fordern. So ist der Hauptunterschied
zwischen Marx und Bakunin auch
nicht, dass Marx von Hegel die Apologetik

des Staates übernahm und erst
in der Zukunftsvision von der klassenlosen

Gesellschaft überwand, während
Bakunin die Abschaffung des Staates
als ersten Schritt zur neuen
Sozialordnung vorsah. Der Hauptunterschied
ist vielmehr, dass Marx den ge-
schichtsbewegenden Weltgeist Hegels
in den geschichtsbewegenden Einfluss
der Produktionsverhältnisse abwandelte

und damit ein zwar materialistisches,
aber keineswegs spekulationsfreies
Weltbild begründete, Bakunin hingegen
nichts als den freien Willensentschluss
als oberste Triebfeder menschlichen
Verhaltens setzt. Die vorausgesetzte
Willensfreiheit, noch in der Mitte
unseres Jahrhunderts vom Existentialismus

Sartres vertreten, doch zumindest
seit Schopenhauer als fiktional
verdächtig, zeigt allerdings die Armut des
Bakuninschen Weltbilds an Determinanten

(die sich bei Marx nur darum

so schief ausnehmen, weil sie aufs
rein Oekonomische beschränkt
bleiben).,

Den Versuchungen der Glaubensseligkeit
stand Bakunin übrigens kritischer

gegenüber als Marx, für den sich
Christentum und Kirchen dereinst von
selbst erledigen würden, wenn sich
der Sozialismus erst in voller Blüte
entfaltet hätte. Staat und Religion sind
dagegen für Bakunin so eng miteinander

verknüpft, dass er die Ausrottung
beider zugleich wünschte: «Es kann
keinen Staat ohne Religion geben.
Man nehme die freiesten Staaten der
Erde, die Vereinigten Staaten von
Nordamerika oder die Schweiz, und

sehe, welch wichtige Rolle die
göttliche Vorsehung, diese oberste Weihe
aller Staaten, in allen offiziellen
Reden spielt. Jedesmal aber, wenn ein

Staatsoberhaupt von Gott spricht, sei

es Wilhelm I., der knutogermanische

Kaiser, der Grant, der Präsident der
grossen Republik, kann man sicher
sein, dass er sich vorbereitet, seine
Volksherde von neuem zu scheren»
(1/147). W. Baranowsky

(Schluss folgt)

Schlaglichter

Christliche Prügler

Der Züricher Prozess gegen die
Teufelaustreiber Stocker und Kohler, die
ihr bedauernswertes Opfer in den Tod
prügeln liessen, hat eine Parallele in
einem Prozess in Florenz, der im letzten

Herbst Aufsehen erregte. Vier
Kapuzinermönche und drei Nonnen hatten

in einem «Heim» um zweihundert
Waisenkinder zur Erziehung übernommen.

Prügel gab es täglich mit
Peitsche, Besenstiel, mit Eisenstangen
oder auch nur mit den Fäusten, dazu
eiskalte Bäder, bis die Kinder blau

waren. Wer, weil die Klosettür
verschlossen war, auf den Boden urinierte,

musste die eigene Notdurft
auflecken (auch Bernadette Hasler wurde

bekanntlich zu ähnlichem gezwungen).

Bezeichnend ist der fromme Mantel,
der um alles gewoben wurde: sechsmal

täglich in die Kirche zum Gebet.
Der Bischof von Prato, dem die
Missstände berichtet wurden, erklärte:
«Das ist Sache des Kapuziner-Ordens.
Da mische ich mich nicht ein.»

Dreissig Jahre leiteten die angeklagten

Mönche und Nonnen das «Heim»,
bis der Tod eines Zöglings, verursacht
durch Nichtbeachtung und
Vernachlässigung einer schweren Krankheit,
die verantwortlichen «Erzieher» vor
Gericht brachte.
Bezeichnend ist es, dass sowohl im

Züricher wie in diesem Florentiner
Prozess die christliche Religion die
Grundlage für diese abwegige
Prügelpädagogik abgab, heisst es doch in
der Bibel:
«Wer sein Kind lieb hat, der züchtigt
es.» (Sprüche Salomonis 13.24.)

«Wer sein Kind lieb hat, der hält es
stets unter der Rute, dass er hernach
Freude an ihm erlebe.» (Sirach 30.1.)

«Beuge ihm den Nacken, solange es
noch jung ist; und bleue ihm den Rük-

ken, solange es noch klein ist, auf
dass es nicht halsstarrig und dir
ungehorsam werde.» (Sirach 30.12.)

29


	Die Unsittlichkeit der Gottes-Fiktion : Michail Aleksandrowitsch Bakunin (1814-1876) [Teil 1]

