
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 12

Artikel: "Das letzte grosse Ereignis..."

Autor: Ohnemus, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411778

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


kleinsten Embrio ein Bauplan, wie
Arme, Beine usw., nicht ersichtlich sei,
aber ein «Bauplan» doch vorhanden
sei. Das ist aber nicht nur beim
Menschen so, das ist auch beim Grassamen

und anderen Lebewesen so.
Auch im Grassamen ist die fertige,
hochentwickelte Pflanze, also ihr Bauplan

nicht ersichtlich. Der Betreffende
schliesst daraus, dass der Mensch
etwas Besonderes sein müsse. Das Wort
Bauplan führt leicht irre, wenn man nur
auf den Menschen schliesst, denn man
denkt dann zu leicht an einen Plan,
der von irgend einer Seite angefertigt
worden ist, was mit der «Einheit des
Seins» im Widerspruch des freigeistigen

Denkens steht.
Wir Menschen gehören in dieses Sein

Die grosse internationale Bischofssynode

der katholischen Kirche in

Rom ist zu Ende gegangen. Wenn ihre
Debatten und manche ihrer
Begleiterscheinungen, so die «Gegensynode»
der «rebellischen», d. h. reformfreudigen

Priester auch einiges Aufsehen
erregt haben, von den schliesslichen
Ergebnissen der Synode kann das
nicht gesagt werden. Die paar mageren
Zugeständnisse der Kirche, die
überhaupt noch der nachträglichen
Billigung durch den Papst unterliegen,
was mit einigen weiteren Abschwä-
chungen verbunden sein kann, an jene
Bischöfe, die im Geist des II.
Vatikanischen Konzils eine Reform und eine
Demokratisierung des kirchlichen
Regimes anstrebten, sind kaum des
Aufzählens wert. Im Prinzip bleibt alles
beim alten, die uneingeschränkte
Autorität des Papstes ist nicht erschüttert,
von seinen vorhergegangenen
Enzykliken und den Theologenkonferenzen
sind die Liberalisierungsbemühungen
eines Johannes XXIII. und der ersten
Anfänge des Konzils fein säuberlich
abgebremst worden. Die Dynamik der
katholischen Kirche gleicht der viel
zitierten Echternacher Sprungprozession:

zwei Schritte vorwärts, einen
Schritt zurück!
Selbst wenn man von den extremen
Formulierungen der reformfreudigen
Priester und ihres Gegenpols, gebildet

von einem ultrakonservativen kle-
rikofaschistischen Klüngel, absieht,
zeigten sich auf der eigentlichen
Bischofssynode die verschiedenartigsten

und sind ein winziges Tüpfelchen in ihm
und von ihm. Das ist sehr wichtig zu
erkennen und zu wissen, dann wird
auch der menschliche Grössenwahri
in die natürlichen Schranken gebracht,
den das christliche Dogma in erster
Linie verursacht hat mit der christlichen

These «Gott schuf den
Menschen ihm zu Bilde».
Das «Sein» ist im ewigen Wandel
begriffen und wird im ewigen Wandel
bleiben. So wird nach Millionen oder
Milliarden Jahren auch einmal die
hochentwickelte Rose, ein schon jetzt
in verschiedenen Sinnesorganen höher
als der Mensch entwickelter Adler
oder ein Hund, aber auch ein Mensch
sich gewandelt haben.

Dr. Heinrich Stäber

und vielfach einander widersprechenden

Meinungen. Papst Paul VI. hörte
sich das alles schweigend an und

griff selbst nicht in die Debatten ein.
Nur einmal sprach er davon, dass die
«Barke Petri im Sturm stehe». Mit
diesem Alarmruf wollte er wohl die
Besatzung der Barke veranlassen,
ihren Steuermann nicht durch allzu

heftige Kritik an seiner Arbeit zu
hindern und ihm nicht die Hände zu
binden. Sein Angstruf, der durchaus
seinem von seinem Amtsvorgänger als
«hamletisch» gekennzeichneten

Naturell entspricht, ist in gewissem Mass
für die Situation der katholischen
Kirche charakteristisch. Der Steuermann
aber hält das Steuer des gefährdeten
Sbhiffleins starr fest und scheut davor

Der im Jahre 1783 in Grenoble geborene

Henry Beyle soll sich aus
Bewunderung für den deutschen
Altertumsforscher Winckelmann nach dessen

Geburtsort Stendhal genannt
haben. Wie unzutreffend dies sein muss,
beweisen aber die geringschätzigen
Bemerkungen, die Stendhal in seinem
Buch «Histoire de la Peinture en lta-
lie» (1817) über Winckelmann geäussert

hat. Viel wahrscheinlicher ist, dass

Beyle das Pseudonym seines
Wohlklanges wegen wählte. Frederic Stendhal

war übrigensnureinesseineretwa
40 (Hermann Kesten spricht sogar von

zurück, es nach links oder rechts zu
stark zu bewegen. Der Erfolg dieser
ängstlichen Steuerung geht in erster
Linie die Insassen der Barke an, nicht
uns.

Die Synode war auf das ausschliessliche

Tagungsthema Vatikan und
Episkopat abgestimmt, alle anderen
Probleme waren tabu. Das erklärt bis zu
einem gewissen Grad die Magerkeit
der Ergebnisse. Sie bestehen in
ersten kleinen Schritten in Richtung
einer grösseren Selbständigkeit und
einer verstärkten Bedeutung der
internationalen Bischofssynode als
Dauereinrichtung mit eigenen Rechten.

Die Synode wird in Rom künftig
ein Generalsekretariat haben, sie
bekommt das Vorschlagsrecht für ihre
Tagesordnungen, sie soll alle zwei
Jahre zusammentreten, die nationalen
Bischofskonferenzen erhalten das
Recht, auf der Synode Fragen zu stellen,

die Bischöfe können sich von
Theologen begleiten lassen (sind sie
so inkompetent, dass sie das nötig
haben?), Papst und Bischöfe sollen in

gegenseitigem Informationsaustausch
stehen und ihr Wirken «harmonisieren».

Kurz, die grossen Fragen der
Glaubens- und Morallehre, welche
heute in der Welt des Katholizismus
Laien wie Priester bewegen, wurden
überhaupt nicht erörtert. Die
innerkatholischen Auseinandersetzungen
werden damit weitergehen, und wir
sehen nicht, wie die «Barke Petri» aus
den Stürmen herauskommen soll. Es
ist ja auch kein Schaden für die
Menschheit, wenn dieses Schifflein
nicht mehr die ruhige See einfältigen
Glaubens und dumpfen Gehorsams
befahren kann. Walter Gyssling

171!) Pseudonyme, das aber darum
Weltgeltung erlangte, weil er seine
wichtigsten Werke damit zeichnete.
So sehr Stendhal dem Individualismus
huldigte, der in Frankreich sogar zum
Begriff «le Beylisme» führte, ist er
dennoch Romantiker, ohne allerdings
der romantischen Schwärmerei zu
verfallen. Das geht besonders aus seiner
Studie «Racine et Shakespeare» hervor.

In seinen grossen Romanen
wiederum, in «Le Rouge et le Noir»
(1830), «Le Chartreuse de Parme»
(1839) und «Lucien Leuwen» (1826)
verkörpern deren Helden allesamt die

Nachwort zur Bischofssynode

«Das letzte grosse Ereignis .»

107



Ratio Humana
Für die Schweizer Abonnenten unserer Zeitschrift wird dieser Nummer des
«Freidenkers» ein grüner Posteinzahlungsschein beigelegt, mit welchem
das Abonnement für die neue Quartalsschrift «Ratio Humana» der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz bezahlt werden kann. Der Jahrespreis
beträgt Fr. 7.—, Einzelnummern Fr. 2.—. Wir hoffen, dass recht viele Leser
unseres «Freidenkers» sich entschliessen können, auch die wertvolle
«Ratio Humana» zu abonnieren.

Willenskraft und die Jagd nach dem

Erfolg. Der Wille galt Stendhal alles,
weshalb er Napoleon stets als «Pro-
fesseur d'energie» empfand.
In seinem Werk «De l'Amour», das im

Jahre 1822 in Paris erschien und in

10 Jahren lediglich 17 Käufer fand,
erwies er sich ganz als gelehriger
Schüler der Enzyklopädisten, vor
allem Helvetius', indem ihm das
Sittliche nichts weiter als der Ausdruck
des Physischen war. Zum anfänglichen
Misserfolg dieses Buches äusserte
sich Stendhal später: «Ich schreibe
allein für hundert Leser, und zwar für
jene unglücklichen, liebenswerten und

anziehenden Gemüter, die ein Leben
frei von Heuchelei und Vorurteilen
führen. Sie, deren ich kaum eines oder
zwei kenne, möchte ich ansprechen.»
Der vielgereiste Stendhal war ein
scharfer Beobachter der gesellschaftlichen

Zustände und der Liebling der
Pariser Salons, wenngleich sich viele
von seiner atheistischen und
antichristlichen Haltung abgestossen fühlten.

Er wurde wenig gelesen, aber um

so mehr bewundert. Man erzählte sich

von ihm, dass er viel stolzer auf seine
Beamtenstellung als auf seine
Geltung als Schriftsteller war. Und als ihn

die Juliregierung auszeichnete, betonte

er ausdrücklich, dass dieser Orden
dem Konsul und nicht dem Schriftsteller

gelte. Stendhal hielt nicht viel
von seiner Schriftstellerei. Er sagte:
«Ich war so unverschämt, den eleganten

Stil zu verachten.» Tatsächlich
pflegte er vor dem Schreiben im

«Code civil» zu lesen, um sich dessen
trockenen und kalten Stil anzueignen.
Als tiefgründiger Psychologe, der sich
seiner Zeit weit voraus wusste,
verachtete er das Urteil der Gegenwart
und behauptete, dass man ihn erst
um 1880 verstehen werde, womit er
recht behalten sollte. Nietzsche, der
stark von der Psychologie Stendhals
beeindruckt war, nannte ihn «das letzte

grosse Ereignis des französischen
Geistes, dem auch jeder billig den¬

kende Ausländer die ersten Ehren
geben muss».
Die Gründe, die Stendhal zum Atheisten

und Gegner des Christentums
machten, gehen eindeutig aus seiner
Autobiographie «La Vie de Henry Bru-
lard» hervor, worin er seine Kindheit
schilderte. Stendhal hasste seinen Vater,

da er ganz mit dem Oedipuskom-
plex behaftet war und seiner allzu früh
verstorbenen Mutter (er verlor sie im

Alter von sieben Jahren) mit übertriebener

Liebe begegnete. Da er nun
seinen verhassten Vater und andere
Leute, deren Verderbtheit und
Heuchelei er durchschaute, regelmässig
die Kirche besuchen sah, musste sich
dies zwangsläufig auf seinen christlichen

Glauben auswirken, dem er sich
früh schon entzog. Das Schlimmste
aber war sein Schulmeister, der Abbe
Raillane. Stendhal sagte von ihm:
«. der Abbe Raillane war im wahrsten

Sinne des Wortes ein schwarzer
Halunke. Ich will nicht behaupten,
dass er Verbrechen begangen hätte,
aber es gab wohl kaum jemanden, der
ein gefühlloseres Herz besass, der
allem, was ehrenhaft ist, feindseliger
gegenüberstand und jeden menschlichen

Gefühls barer war ?'s er. Er

war Priester, gebürtig aus einem Dorf
in der Provence, klein, mager, sehr
geziert, sein Gesicht war grünlich, sein
Blick tückisch und sein Lächeln
abscheulich.» Und wieder in bezug auf
Abbe Raillane: «Mein Abscheu vor
dem Beruf dieses Menschen und vor
dem, was er von Berufs wegen lehrte,
ging so weit, dass er schon fast an
Manie grenzte.»
Stendhals Grossvater mütterlicherseits
war ganz anderer Art als sein Vater.
«Eines Tages sagte mein Grossvater
zum Abbe Raillane: ,Aber, Monsieur,
warum bringen Sie dem Kind das Pto-
lemäische Weltsystem bei, wo Sie
doch wissen, dass es falsch ist?'
Monsieur, es erklärt alles, und ausserdem

wird es von der Kirche gutge-
heissen.'

Mein Grossvater konnte über diese
Antwort nicht hinwegkommen und
wiederholte sie oft, aber lachend; er
regte sich niemals über Dinge auf, die
andere angingen; für meine Erziehung
war mein Vater verantwortlich, und
schätzte er auch dessen Wissen
gering, so achtete er seine Vaterrechte
doch um so mehr. Doch diese Antwort
des Abbes, die mein inniggeliebter
Grossvater oftmals wiederholte, machte

mich endgültig zu einem erbitterten

Religionsfeind und darüber hinaus
zum finstersten Geschöpf auf Erden.»
Im Jahre 1799 begann Stendhal sein
Studium an der Ecole Polytechnique
in Paris, um bereits 1800 mit der
französischen Armee nach Italien zu
ziehen, wo er Dragonerleutnant wurde.
Nach nochmaligem Studium in Paris
wurde er 1806 Beamter der Militärverwaltung,

worauf er in den folgenden
Jahren als Kriegskommissar Deutschland

und Oesterreich bereiste. Als
Generalinspektor machte er 1812 den

Feldzug nach Moskau mit. Und diese
ereignisreichen Jahre waren es denn
auch, die Stendhal zum unbestechlichen

Beobachter und Seelenanalytiker
machten.

Nach dem Sturze Napoleons, 1814,

begab sich Stendhal für sieben Jahre
in sein geliebtes Italien, das er zu
seiner Wahlheimat machte. Und was
er hier bei der italienischen Geistlichkeit

beobachtete, konnte ihn nur in

seiner antichristlichen Weltanschauung

bestärken, die sich nun richtig
festigte. War es anfänglich im Alter
von zehn Jahren die Lektüre des «Don

Quichotte», die ihm, wie er sagte,
nach der französischen Revolution
den tiefsten Eindruck hinterliess, so
waren seine Lieblingsautoren später
Montaigne, La Bruyere, La
Rochefoucauld, Condillac, Cabanis, Voltaire
und ganz besonders Helvetius, den er
stark überwertete und für den grössten

Philosophen der Franzosen hielt.
In «De l'Amour» schrieb er: «Es war
dem grössten Philosophen der
Franzosen nicht gegönnt, in der Einsamkeit

des Hochgebirgs, in irgendwelchem

entlegenen Zufluchtsort zu
leben und sein Buch von dort auf Paris

abzuschleudern, ohne selbst es
aufzusuchen. Weil man Helvetius als

einen so einfachen, ehrlichen Mann

befand, konnten die moschusduftenden

gespreizten Suard, Marmontel,
Diderot sich nicht vorstellen, dass er
ein grosser Philosoph sei. Mit voller
Ueberzeugung verachten sie seine tie-

108



fen Einsichten. Diese waren erstens zu

einfach, in Frankreich eine unverzeihliche

Sünde, zum zweiten haftete dem
Manne, nicht dem Buch, eine Schwäche

an: er legte grössten Wert darauf,

das zu erringen, was man in

Frankreich Ruhm nennt, und wollte
unter seinen Zeitgenossen ebenso
gefeiert sein wie Balzac, Voiture, Fon-
tenelle.
Rousseau hatte zu viel Empfindlichkeit

und zu wenig Vernunft, Buffon
machte sich zu wichtig mit seinem
Botanischen Garten, Voiture war ein zu

grosser Kindskopf, um den Grundgedanken

des Helvetius beurteilen zu
können.»
Stendhals glücklichste Jahre waren
zweifellos die, die er in Italien
verbrachte, obgleich er hier schwer unter

den Nachstellungen der
österreichischen Polizei und dem päpstlichen
Spitzelwesen zu leiden hatte. Als er
im September 1830 zum französischen
Konsul in Triest ernannt wurde,
verweigerte ihm Metternich die Anerkennung,

da er ihm sein Buch «Rom,
Neapel und Florenz» nicht verzeihen
konnte. Hierauf wurde Stendhal als
Konsul nach Civitavecchia berufen.
Das gefiel aber wiederum dem Klerus
nicht, dem die Berufung eines Freigeistes

zum Konsul in einer Stadt, die
auf kirchenstaatlichem Gebiet lag,
höchst unangenehm sein musste, weshalb

die Zustimmung nur widerwillig
erfolgte.
Ende 1841 verliess Stendhal endgültig
Italien, in dem er so viele seiner Werke

geschrieben hatte, nachdem er
bereits 1836 bis 1839 in Paris geweilt
hatte. Im März 1841 hatte er seinen
ersten Schlaganfall erlitten, worauf er
nach Paris schrieb: «Ich habe das

Der Internationale Rat der Weltunion
der Freidenker hielt am 1, und 2.
November in Düsseldorf eine Tagung ab,
die von den Organisationen der
Freidenker in Frankreich, Belgien, den
Niederlanden, in Luxemburg, Italien,
der Schweiz, Deutschland und Oesterreich

beschickt war. Die angelsächsischen

Freidenkerverbände hatten
keine Delegation entsandt. Die
Tagung stand unter der Leitung des
Präsidenten der Weltunion, Jean Cote-
reau, und brachte zunächst einen
etwas pessimistisch gefärbten Bericht
des Generalsekretärs Caubel, der bei

Nichts gestreift.» Doch bereits am
Abend des 22. März 1842 brach Stendhal

auf der Strasse in Paris zusammen,

um schon in den ersten Stunden
des 23. März zu sterben, ohne das
Bewusstsein wieder erlangt zu haben.

Der päpstliche Delegat in Civitavecchia

beeilte sich, die Nachricht vom
Tode des einstigen unangenehmen
Konsuls dem Kardinalstaatssekretär
als eine gute mitzuteilen, wobei er von
der göttlichen Gerechtigkeit sprach,
die Stendhal vernichtet habe.

Stendhal war ein ausserordentlich
komplizierter Charakter, aber er zeichnete

sich durch eine unerhörte
Selbstbeobachtung aus, die ihn nicht zuletzt
zum grossen Psychologen machte.
«Beyle studiert durch Stendhal, dieser
Selbstgenuss bedeutet mein Leben»,
bemerkte er oft. Gleichwohl war er
voller Widersprüche.
In einem aber blieb Stendhal unwandelbar:

in seinem Atheismus und An-
tichristentum! Wann immer man
versuchte, ihm die Existenz Gottes zu
beweisen, entgegnete er stets: «Gott
wird nur dadurch entschuldigt, dass

er nicht existiert.»

Auf den gewaltigen Einfluss einzugehen,

den Stendhal auf die Psychologie

und Literatur bis heute ausübt,
dürfte sich erübrigen. Und ich glaube
dieses kleine Porträt nicht besser ab-
schliessen zu können als mit einem
treffenden Wort Heinrich Manns: «Das
Vorbild ist der ewig lebendige Mensch
und Schriftsteller Stendhal. Er kämpfte

siebzehnjährig mit Bonaparte in

Italien, und er kämpfte sein Leben
lang in allem, was er schrieb, für
mehr Aufrichtigkeit, Klarheit, freieres
Menschentum.» Werner Ohnemus

dieser Gelegenheit demissionierte,
nachdem es offenkundig zwischen ihm
und seiner Organisation der französischen

Föderation de la Libre Pensee
zu Unstimmigkeiten gekommen war.
An seiner Stelle wurde, ebenfalls ein
Vertreter dieser Föderation, nämlich
Baron Vartian, zum Generalsekretär
gewählt. Die Berichte der einzelnen
Landesverbände lauteten auch nicht
übertrieben optimistisch, nur Luxemburg

und die Schweiz konnten davon
eine erfreuliche Ausnahme machen.
Die Italiener teilten mit, dass sie im

April oder Mai 1970 ein grosses Frei¬

denkertreffen in Rom abhalten werden,

zu dem alle der Weltunion
angeschlossenen Freidenker herzlich
eingeladen sind. Der Informationssekretär,

Wolfgang Runge (Deutscher
Freidenkerverband), orientierte über
die Anknüpfung von Beziehungen zu
den Freidenkern Finnlands. Das
Datum des nächsten Kongresses der
Weltunion, der in Paris stattfinden
wird, wurde auf den 2. bis 4. Oktober
1970 festgesetzt. Ausser den rein
geschäftlichen Agenden wurden auf
Vorschlag des Deutschen Freidenkerverbandes

folgende Referatsthemata für
diesen Kongress vorgesehen: Sicherung

des Weltfriedens, Stellungnahme
gegen das Wiederanwachsen der
faschistischen Bewegungen, Probleme
der Jugend von heute. Doch wurde
beschlossen, dass jeder angeschlossene

Verband weitere Themata für den
Kongress vorschlagen kann, über dessen

endgültige Tagesordnung dann
das Exekutivkomitee beschliessen
wird. Aus einer von dem Kassier der
Weltunion vorgelegten Aufstellung
geht hervor, dass diese zurzeit über
27 000 Mitglieder zählt. Präsident Co-
tereau legte schliesslich nachstehende

Resolution dem Internationalen Rat

vor, der sie billigte:

Die Weltunion der Freidenker macht
darauf aufmerksam, dass fast überall
in der Welt die politischen Mächte die
Waffen und Militärapparate einsetzen,
um den menschlichen Gemeinschaften
Ideen, Glaubenssätze und Interessen
aufzuzwingen, die ihnen mindestens
fremd sind. Sie bekräftigt die
dringende Notwendigkeit, die tödliche
Gefahr eines Kernwaffenkrieges für
die Menschheit zu vermeiden, den
Massen das Wachsen dieser Gefahr
ins Bewusstsein zu rufen und jeden
Einzelnen aufzurufen, zunächst sich
selbst jeden Gedanken, jedes Gefühl,
jede Tat zu verbieten, welche dazu

beitragen könnte, diese Gefahr zu
vertiefen, und auch tätig zu sein für die
Organisation einer wahrhaft humanen
internationalen Gesellschaft. Ausser1

den Massakern und Verwüstungen,
hervorgerufen durch die Ideologien
der Gewalt, die die Unterwerfung des
Menschen durch andere Menschen
zum Ziel haben, ohne dass die mystischen

Religionen sie wirklich
bekämpft haben, wenn sie nicht sogar
diese Ideologien begünstigen,
beunruhigt sich die Weltunion darüber,
diese Ideologien in den Ländern
Boden gewinnen zu sehen, in welche sie

Von der Weltunion der Freidenker

109


	"Das letzte grosse Ereignis..."

