Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 12

Artikel: "Das letzte grosse Ereignis..."
Autor: Ohnemus, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411778

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

kleinsten Embrio ein Bauplan, wie Ar-
me, Beine usw., nicht ersichtlich sei,
aber ein «Bauplan» doch vorhanden
sei. Das ist aber nicht nur beim Men-
schen so, das ist auch beim Grassa-
men und anderen Lebewesen so.
Auch im Grassamen ist die fertige,
hocheritwickelte Pflanze, also ihr Bau-
plan nicht ersichtlich. Der Betreffende
schliesst daraus, dass der Mensch et-
was Besonderes sein miisse. Das Wort
Bauplan fihrt leicht irre, wenn man nur
auf den Menschen schliesst, denn man
denkt dann zu leicht an einen Plan,
der von irgend einer Seite angefertigt
worden ist, was mit der «Einheit des
Seins» im Widerspruch des freigeisti-
gen Denkens steht.

Wir Menschen gehéren in dieses Sein

und sind ein winziges Tiipfelchen in ihm
und von ihm. Das ist sehr wichtig zu
erkennen und zu wissen, dann wird
auch der menschliche Gréssenwahn
in die natirlichen Schranken gebracht,
den das christliche Dogma in erster
Linie verursacht hat mit der christli-
chen These «Gott schuf den Men-
schen ihm zu Bilde».
Das «Sein» ist im ewigen Wandel be-
griffen und wird im ewigen Wandel
bleiben. So wird nach Millionen oder
Milliarden Jahren auch einmal die
hochentwickelte Rose, ein schon jetzt
in verschiedenen Sinnesorganen héher
als der Mensch entwickelter Adler
oder ein Hund, aber auch ein Mensch
sich gewandelt haben. ‘
Dr. Heinrich Staber

Nachwort zur Bischofssynode

Die grosse internationale Bischofs-
synode der katholischen Kirche in
Rom ist zu Ende gegangen. Wenn ihre
Debatten und manche ihrer Begleit-
erscheinungen, so die «Gegensynode»
der «rebellischen», d. h. reformfreudi-
gen Priester auch einiges Aufsehen
erregt haben, von den schliesslichen
Ergebnissen der Synode kann das
nicht gesagtwerden. Die paar mageren
Zugestidndnisse der Kirche, die iber-
haupt noch der nachtrdglichen Billi-
gung durch den Papst unterliegen,
was mit einigen weiteren Abschwa-
chungen verbunden sein kann, an jene
Bischofe, die im Geist des Il. Vatika-
nischen Konzils eine Reform und eine
Demokratisierung des kirchlichen Re-
gimes anstrebten, sind kaum des Auf-
zdhlens wert. Im Prinzip bleibt alles
beim alten, die uneingeschriankte Au-
toritiat des Papstesistnicht erschiittert,
von seinen vorhergegangenen Enzy-
kliken und den Theologenkonferenzen
sind die Liberalisierungsbemiihungen
eines Johannes XXIIl. und der ersten
Anfinge des Konzils fein s#uberlich
abgebremst worden. Die Dynamik der
katholischen Kirche gleicht der viel
zitierten Echternacher Sprungprozes-
sion: zwei Schritte vorwirts, einen
Schritt zurtick!

Selbst wenn man von den extremen
Formulierungen der reformfreudigen
Priester und ihres Gegenpols, gebil-
det von einem ultrakonservativen kle-
rikofaschistischen Kliingel, absieht,
zeigten sich auf der eigentlichen Bi-
schofssynode die verschiedenartigsten

und vielfach einander widersprechen-
den Meinungen. Papst Paul VI. hérte
sich das alles schweigend an und
griff selbst nicht in die Debatten ein.
Nur einmal sprach er davon, dass die
«Barke Petri im Sturm stehe». Mit
diesem Alarmruf wollte er wohl die
Besatzung der Barke veranlassen,
ihren Steuermann nicht durch allzu
heftige Kritik an seiner Arbeit zu hin-
dern und ihm nicht die Hinde zu bin-
den. Sein Angstruf, der durchaus sei-
nem von seinem Amtsvorgénger als
«hamletisch» gekennzeichneten Na-
turell entspricht, ist in gewissem Mass
fir die Situation der katholischen Kir-
che charakteristisch. Der Steuermann
aber hilt das Steuer des gefidhrdeten
Sthiffleins starr fest und scheut davor

zurlick, es nach links oder rechts zu
stark zu bewegen. Der Erfolg dieser
dngstlichen Steuerung geht in erster
Linie die Insassen der Barke an, nicht
uns.

Die Synode war auf das ausschliess-
liche Tagungsthema Vatikan und Epi-
skopat abgestimmt, alle anderen Pro-
bleme waren tabu. Das erklart bis zu
einem gewissen Grad die Magerkeit
der Ergebnisse. Sie bestehen in er-
sten kleinen Schritten in Richtung
einer grosseren Selbstiandigkeit und
einer verstdrkten Bedeutung der in-
ternationalen  Bischofssynode als
Dauereinrichtung mit eigenen Rech-
ten. Die Synode wird in Rom kiinftig
ein Generalsekretariat haben, sie be-
kommt das Vorschlagsrecht fiir ihre
Tagesordnungen, sie soll alle zwei
Jahre zusammentreten, die nationalen
Bischofskonferenzen erhalten das
Recht, auf der Synode Fragen zu stel-
len, die Bischéfe kénnen sich von
Theologen begleiten lassen (sind sie
so inkompetent, dass sie das nétig
haben?), Papst und Bischéfe sollen in
gegenseitigem Informationsaustausch
stehen und ihr Wirken «harmonisie-
ren». Kurz, die grossen Fragen der
Glaubens- und Morallehre, welche
heute in der Welt des Katholizismus
Laien wie Priester bewegen, wurden
tiberhaupt nicht erértert. Die inner-
katholischen  Auseinandersetzungen
werden damit weitergehen, und wir
sehen nicht, wie die «Barke Petri» aus
den Stiirmen herauskommen soll. Es
ist ja auch kein Schaden fiir die
Menschheit, wenn dieses Schifflein
nicht mehr die ruhige See einfiltigen
Glaubens und dumpfen Gehorsams
befahren kann. Walter Gyssling

«Das letzte grosse Ereignis ...»

Der im Jahre 1783 in Grenoble gebo-
rene Henry Beyle soll sich aus Be-
wunderung fiir den deutschen Alter-
tumsforscher Winckelmann nach des-
sen Geburtsort Stendhal genannt ha-
ben. Wie unzutreffend dies sein muss,
beweisen aber die geringschatzigen
Bemerkungen, die Stendhal in seinem
Buch «Histoire de la Peinture en lta-
lie» (1817) liber Winckelmann geé&us-
sert hat. Viel wahrscheinlicher ist, dass
Beyle das Pseudonym seines Wohl-
klanges wegen wihlte. Frédéric Sten-
dhal war librigens nureines seineretwa
40 (Hermann Kesten spricht sogar von

1711) Pseudonyme, das aber darum
Weltgeltung erlangte, weil er seine
wichtigsten Werke damit zeichnete.

So sehr Stendhal dem Individualismus
huldigte, der in Frankreich sogar zum
Begriff «le Beylisme» fiihrte, ist er
dennoch Romantiker, ohne allerdings
der romantischen Schwirmerei zu ver-
fallen. Das geht besonders aus seiner
Studie «Racine et Shakespeare» her-
vor. In seinen grossen Romanen wie-
derum, in «Le Rouge et le Noir»
(1830), «Le Chartreuse de Parme»
(1839) und «Lucien Leuwen» (1826)
verkdrpern deren Helden allesamt die

107



Ratio Humana

«Ratio Humana» zu abonnieren.

Fiir die Schweizer Abonnenten unserer Zeitschrift wird dieser Nummer des
«Freidenkers» ein griiner Posteinzahlungsschein beigelegt, mit welchem
das Abonnement fiir die neue Quartalsschrift «Ratio Humana» der Frei-
geistigen Vereinigung der Schweiz bezahlt werden kann. Der Jahrespreis
betragt Fr. 7.—, Einzelnummern Fr. 2.—, Wir hoffen, dass recht viele Leser
unseres «Freidenkers» sich entschliessen konnen, auch die wertvolle

Willenskraft und die Jagd nach dem
Erfolg. Der Wille galt Stendhal alles,
weshalb er Napoleon stets als «Pro-
fesseur d’énergie» empfand.

In seinem Werk «De I’Amour», das im
Jahre 1822 in Paris erschien und in
10 Jahren lediglich 17 Kéiufer fand,
erwies er sich ganz als gelehriger
Schiiler der Enzyklopidisten, vor
allem Helvetius’, indem ihm das Sitt-
liche nichts weiter als der Ausdruck
des Physischen war. Zum anfénglichen
Misserfolg dieses Buches &usserte
sich Stendhal spéater: «Ich schreibe
allein fiir hundert Leser, und zwar fir
jene ungliicklichen, liebenswerten und
anziehenden Gemiiter, die ein Leben
frei von Heuchelei und Vorurteilen
fuhren. Sie, deren ich kaum eines oder
zwei kenne, mochte ich ansprechen.»
Der vielgereiste Stendhal war ein
scharfer Beobachter der gesellschaft-
lichen Zustiande und der Liebling der
Pariser Salons, wenngleich sich viele
von seiner atheistischen und anti-
christlichen Haltung abgestossen fiihl-
ten. Er wurde wenig gelesen, aber um
so mehr bewundert. Man erzihlte sich
von ihm, dass er viel stolzer auf seine
Beamtenstellung als auf seine Gel-
tung als Schriftsteller war. Und als ihn
die Juliregierung auszeichnete, beton-
te er ausdriicklich, dass dieser Orden
dem Konsul und nicht dem Schrift-
steller gelte. Stendhal hielt nicht viel
von seiner Schriftstellerei. Er sagte:
«lch war so unverschamt, den elegan-
ten Stil zu verachten.» Tatséchlich
pflegte er vor dem Schreiben im
«Code civil» zu lesen, um sich dessen
trockenen und kalten Stil anzueignen.
Als tiefgriindiger Psychologe, der sich
seiner Zeit weit voraus wusste, ver-
achtete er das Urteil der Gegenwart
und behauptete, dass man ihn erst
um 1880 verstehen werde, womit er
recht behalten sollte. Nietzsche, der
stark von der Psychologie Stendhals
beeindruckt war, nannte ihn «das letz-
te grosse Ereignis des franzdsischen
Geistes, dem auch jeder billig den-

108

kende Auslander die ersten Ehren ge-
ben muss».

Die Griinde, die Stendhal zum Athe-
isten und Gegner des Christentums
machten, gehen eindeutig aus seiner
Autobiographie «La Vie de Henry Bru-
lard» hervor, worin er seine Kindheit
schilderte. Stendhal hasste seinen Va-
ter, da er ganz mit dem Oedipuskom-
plex behaftet war und seiner allzu frith
verstorbenen Mutter (er verlor sie im
Alter von sieben Jahren) mit iibertrie-
bener Liebe begegnete. Da er nun
seinen verhassten Vater und andere
Leute, deren Verderbtheit und Heu-
chelei er durchschaute, regelmissig
die Kirche besuchen sah, musste sich
dies zwangsldufig auf seinen christ-
lichen Glauben auswirken, dem er sich
frih schon entzog. Das Schlimmste
aber war sein Schulmeister, der Abbé
Raillane. Stendhal sagte von ihm:
«... der Abbé Raillane war im wahr-
sten Sinne des Wortes ein schwarzer
Halunke. Ich will nicht behaupten,
dass er Verbrechen begangen hitte,
aber es gab wohl kaum jemanden, der
ein gefiihlloseres Herz besass, der
allem, was ehrenhaft ist, feindseliger
gegeniiberstand und jeden mensch-
lichen Gefiihls barer war e's er. Er
war Priester, geblirtig aus einem Dorf
in der Provence, klein, mager, sehr
geziert, sein Gesicht war griinlich, sein
Blick tuckisch und sein Licheln ab-
scheulich.» Und wieder in bezug auf
Abbé Raillane: «Mein Abscheu vor
dem Beruf dieses Menschen und vor
dem, was er von Berufs wegen lehrte,
ging so weit, dass er schon fast an
Manie grenzte.»

Stendhals Grossvater miitterlicherseits
war ganz anderer Art als sein Vater.
«Eines Tages sagte mein Grossvater
zum Abbé Raillane: ,Aber, Monsieur,
warum bringen Sie dem Kind das Pto-
lemdische Weltsystem bei, wo Sie
doch wissen, dass es falsch ist?’
,Monsieur, es erklirt alles, und ausser-
dem wird es von der Kirche gutge-
heissen.'

Mein Grossvater konnte iber diese
Antwort nicht hinwegkommen und wie-
derholte sie oft, aber lachend; er
regte sich niemals iiber Dinge auf, die
andere angingen; fiir meine Erziehung
war mein Vater verantwortlich, und
schitzte er auch dessen Wissen ge-
ring, so achtete er seine Vaterrechte
doch um so mehr. Doch diese Antwort
des Abbés, die mein inniggeliebter
Grossvater oftmals wiederholte, mach-
te mich endgiiltig zu einem erbitter-
ten Religionsfeind und dariiber hinaus
zum finstersten Geschopf auf Erden.»
Im Jahre 1799 begann Stendhal sein
Studium an der Ecole Polytechnique
in Paris, um bereits 1800 mit der fran-
zdsischen Armee nach ltalien zu zie-
hen, wo er Dragonerleutnant wurde.
Nach nochmaligem Studium in Paris
wurde er 1806 Beamter der Militarver-
waltung, worauf er in den folgenden
Jahren als Kriegskommissar Deutsch-
land und Oesterreich bereiste. Als
Generalinspektor machte er 1812 den
Feldzug nach Moskau mit. Und diese
ereignisreichen Jahre waren es denn
auch, die Stendhal zum unbestech-
lichen Beobachter und Seelenanalyti-
ker machten.

Nach dem Sturze Napoleons, 1814,
begab sich Stendhal fiir sieben Jahre
in sein geliebtes ltalien, das er zu
seiner Wahlheimat machte. Und was
er hier bei der italienischen Geistlich-
keit beobachtete, konnte ihn nur in
seiner antichristlichen Weltanschau-
ung bestdrken, die sich nun richtig

-festigte. War es anfénglich im Alter

von zehn Jahren die Lektiire des «Don
Quichotte», die ihm, wie er sagte,
nach der franzésischen Revolution
den tiefsten Eindruck hinterliess, so
waren seine Lieblingsautoren spéter
Montaigne, La Bruyére, La Roche-
foucauld, Condillac, Cabanis, Voltaire
und ganz besonders Helvetius, den er
stark liberwertete und flir den gross-
ten Philosophen der Franzosen hielt.
In «De "Amour» schrieb er: «Es war
dem gréssten Philosophen der Fran-
zosen nicht gegoénnt, in der Einsam-
keit des Hochgebirgs, in irgendwel-
chem entlegenen Zufluchtsort zu le-
ben und sein Buch von dort auf Paris
abzuschleudern, ohne selbst es auf-
zusuchen. Weil man Helvetius als
einen so einfachen, ehrlichen Mann
befand, konnten die moschusduften-
den gespreizten Suard, Marmontel,
Diderot sich nicht vorstellen, dass er
ein grosser Philosoph sei. Mit voller
Ueberzeugung verachten sie seine tie-



fen Einsichten. Diese waren erstens zu
einfach, in Frankreich eine unverzeih-
liche Stuinde, zum zweiten haftete dem
Manne, nicht dem Buch, eine Schwi-
che an: er legte grossten Wert dar-
auf, das zu erringen, was man in
Frankreich Ruhm nennt, und wollte
unter seinen Zeitgenossen ebenso ge-
feiert sein wie Balzac, Voiture, Fon-
tenelle.

Rousseau hatte zu viel Empfindlich-
keit und zu wenig Vernunft, Buffon
machte sich zu wichtig mit seinem Bo-
tanischen Garten, Voiture war ein zu
grosser Kindskopf, um den Grundge-
danken des Helvetius beurteilen zu
kénnen.»

Stendhals gliicklichste Jahre waren
zweifellos die, die er in ltalien ver-
brachte, obgleich er hier schwer un-
ter den Nachstellungen der &sterrei-
chischen Polizei und dem papstlichen
Spitzelwesen zu leiden hatte. Als er
im September 1830 zum franzdsischen
Konsul in Triest ernannt wurde, ver-
weigerte ihm Metternich die Anerken-
nung, da er ihm sein Buch «Rom,
Neapel und Florenz» nicht verzeihen
konnte. Hierauf wurde Stendhal als
Konsul nach Civitavecchia berufen.
Das gefiel aber wiederum dem Klerus
nicht, dem die Berufung eines Freigei-
stes zum Konsul in einer Stadt, die
auf kirchenstaatlichem Gebiet lag,
héchst unangenehm sein musste, wes-
halb die Zustimmung nur widerwillig
erfolgte.

Ende 1841 verliess Stendhal endgiiltig
Italien, in dem er so viele seiner Wer-
ke geschrieben hatte, nachdem er be-
reits 1836 bis 1839 in Paris geweilt
hatte. Im Mérz 1841 hatte er seinen
ersten Schlaganfall erlitten, worauf er
nach Paris schrieb: «Ich habe das

Nichts gestreift.» Doch bereits am
Abend des 22. Mirz 1842 brach Sten-
dhal auf der Strasse in Paris zusam-
men, um schon in den ersten Stunden
des 23. Mérz zu sterben, ohne das Be-
wusstsein wieder erlangt zu haben.

Der pépstliche Delegat in Civitavec-
chia beeilte sich, die Nachricht vom
Tode des einstigen unangenehmen
Konsuls dem Kardinalstaatssekretir
als eine gute mitzuteilen, wobei er von
der gottlichen Gerechtigkeit sprach,
die Stendhal vernichtet habe.

Stendhal war ein ausserordentlich
komplizierter Charakter, aber er zeich-
nete sich durch eine unerhérte Selbst-
beobachtung aus, die ihn nicht zuletzt
zum grossen Psychologen machte.
«Beyle studiert durch Stendhal, dieser
Selbstgenuss bedeutet mein Leben»,
bemerkte er oft. Gleichwohl war er
voller Widerspriiche.

In einem aber blieb Stendhal unwan-
delbar: in seinem Atheismus und An-
tichristentum! Wann immer man ver-
suchte, ihm die Existenz Gottes zu
beweisen, entgegnete er stets: «Gott
wird nur dadurch entschuldigt, dass
er nicht existiert.»

Auf den gewaltigen Einfluss einzuge-
hen, den Stendhal auf die Psycholo-
gie und Literatur bis heute ausiibt,
dirfte sich eriibrigen. Und ich glaube
dieses kleine Portriit nicht besser ab-
schliessen zu koénnen als mit einem
treffenden Wort Heinrich Manns: «Das
Vorbild ist der ewig lebendige Mensch
und Schriftsteller Stendhal. Er kampf-
te siebzehnjdhrig mit Bonaparte in
Italien, und er kidmpfte sein Leben
lang in allem, was er schrieb, fiir
mehr Aufrichtigkeit, Klarheit, freieres
Meénschentum.» Werner Ohnemus

Von der Weltunion der Freidenker

Der Internationale Rat der Weltunion
der Freidenker hielt am 1. und 2. No-
vember in Diisseldorf eine Tagung ab,
die von den Organisationen der Frei-
denker in Frankreich, Belgien, den
Niederlanden, in Luxemburg, ltalien,
der Schweiz, Deutschland und Oester-
reich beschickt war. Die angelséich-
sischen Freidenkerverbidnde hatten
keine Delegation entsandt. Die Ta-
gung stand unter der Leitung des Pri-
sidenten der Weltunion, Jean Cote-
reau, und brachte zunichst einen
etwas pessimistisch gefiarbten Bericht
des Generalsekretidrs Caubel, der bei

dieser Gelegenheit demissionierte,
nachdem es offenkundig zwischen ihm
und seiner Organisation der franzosi-
schen Fédération de la Libre Pensée
zu Unstimmigkeiten gekommen war.
An seiner Stelle wurde, ebenfalls ein
Vertreter dieser Foderation, némlich
Baron Vartian, zum Generalsekretér
gewidhlt. Die Berichte der einzelnen
Landesverbinde lauteten auch nicht
tibertrieben optimistisch, nur Luxem-
burg und die Schweiz konnten davon
eine erfreuliche Ausnahme machen.
Die ltaliener teilten mit, dass sie im
April oder Mai 1970 ein grosses Frei-

denkertreffen in Rom abhalten wer-
den, zu dem alle der Weltunion an-
geschlossenen Freidenker herzlich
eingeladen sind. Der Informationsse-
kretdr, Wolfgang Runge (Deutscher
Freidenkerverband), orientierte iiber
die Ankniipfung von Beziehungen zu
den Freidenkern Finnlands. Das Da-
tum des nichsten Kongresses der
Weltunion, der in Paris stattfinden
wird, wurde auf den 2. bis 4. Oktober
1970 festgesetzt. Ausser den rein ge-
schiftlichen Agenden wurden auf Vor-
schlag des Deutschen Freidenkerver-
bandes folgende Referatsthemata fiir
diesen Kongress vorgesehen: Siche-
rung des Weltfriedens, Stellungnahme
gegen das Wiederanwachsen der fa-
schistischen Bewegungen, Probleme
der Jugend von heute. Doch wurde
beschlossen, dass jeder angeschlos-
sene Verband weitere Themata fiir den
Kongress vorschlagen kann, liber des-
sen endgiiltige Tagesordnung dann
das Exekutivkomitee  beschliessen
wird. Aus einer von dem Kassier der
Weltunion vorgelegten Aufstellung
geht hervor, dass diese zurzeit lber
27 000 Mitglieder z&hlt. Prasident Co-
tereau legte schliesslich nachstehen-
de Resolution dem Internationalen Rat
vor, der sie billigte:

Die Weltunion der Freidenker macht
darauf aufmerksam, dass fast iiberall
in der Welt die politischen Méachte die
Walffen und Militdrapparate einsetzen,
um den menschlichen Gemeinschaften
Ideen, Glaubenssétze und Interessen
aufzuzwingen, die ihnen mindestens
fremd sind. Sie bekriftigt die drin-
gende Notwendigkeit, die toddliche
Gefahr eines Kernwaffenkrieges fur
die Menschheit zu vermeiden, den
Massen das Wachsen dieser Gefahr
ins Bewusstsein zu rufen und jeden
Einzelnen aufzurufen, zunichst sich
selbst jeden Gedanken, jedes Gefihl,
jede Tat zu verbieten, welche dazu
beitragen kénnte, diese Gefahr zu ver-
tiefen, und auch titig zu sein fir die
Organisation einer wahrhaft humanen
internationalen Gesellschaft. Ausser
den Massakern und Verwiistungen,
hervorgerufen durch die Ideologien
der Gewalt, die die Unterwerfung des
Menschen durch andere Menschen
zum Ziel haben, ohne dass die mysti-
schen Religionen sie wirklich be-
kdmpft haben, wenn sie nicht sogar
diese ldeologien begiinstigen, beun-
ruhigt sich die Weltunion dartber,
diese Ideologien in den Lindern Bo-
den gewinnen zu sehen, in welche sie

109



	"Das letzte grosse Ereignis..."

