Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 12

Artikel: Der hollandische Katechismus, ein Zwitterding
Autor: Méchler, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411773

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

fessionslosen, also Nichtchristen, so-
wie die grosse Masse der Indifferen-
ten ausklammern. Dariiber hinaus aber
ist das Zivilschutzbiichlein ohne zu
tibertreiben geradezu eine Beleidi-
gung fir den Schweizer, da seine
Prasentation, wie leicht zu erkennen,
auf Halbanalphabeten ausgerichtet
ist. Werner Ohnemus

Bezeichnend fiir den Geist der iiber-
heblichen Militdrkopfe, die das «Zi-
vilverteidigung» genannte Biichlein
gestaltet haben, ist es auch, dass bei
den auf Seit 314/15 aufgefiihrten vier
Vaterlandsliedern nur Geisteserzeug-
nisse der deutschen Schweiz beriick-
sichtigt wurden, die vor anderthalo
Jahrhunderten oder noch friiher ent-
standen. Das fromme Gesalbader des

Schweizerpsalms und des Appenzel-
ler Landsgemeindeliedes wird breit
ausgewalzt, aber beim «Rufst du,
mein Vaterland» wurden gleich zwei
Strophen gestrichen, vor allem die
letzte, die unseren Kriegsgurgeln vom
EMD und Unteroffiziersverein selbst-
versténdlich viel zu «pazifistisch» war
und die «Wehrhaftigkeit des Schwei-
zervolkes gefidhrden» konnte.

Diese Strophe sei hier in Erinnerung
gerufen:

Doch wo der Friede lacht
nach der empdrten Schlacht
drangvollem Spiel,

da noch viel schoner, traun,
fern von der Waffen Graun
Heimat, dein Gliick zu baun,

winkt uns das Ziel. Luzifer

Der hollandische Katechismus, ein Zwitterding

Lebhaft erdrtert und in kirchlichen
Fortschrittskreisen gertihmt wird der
gegen sechshundert Seiten starke hol-
landische Katechismus «Glaubensver-
kiindigung fiir Erwachsene», eine Ge-
meinschaftsarbeit des «Hoéheren Ka-
techetischen Instituts» in Nijmegen.
Das Originalwerk erschien 1966, ver-
sehen mit dem Imprimatur von Kardi-
nal Alfrink, Erzbischof von Utrecht,
und einem Vorwort der Bischéfe Hol-
lands. Das Buch hat also die holladndi-
sche hohe Geistlichkeit hinter sich —
dafiir Rom gegen sich. Zwar hat sich
die Kurie gescheut, es férmlich zu ver-
bieten, denn dies hitte eine Des-
avouierung des gesamten holléndi-
schen Episkopats bedeutet und ge-
fahrliche Folgen haben kénnen. Sie
forderte aber Korrekturen und suchte
Uebersetzungen zu verhindern. Die
deutsche erschien letztes Jahr in Ut-
recht, ohne Druckerlaubnis der deut-
schen Bischofe.

Zu riihmen ist manches an dem
Buch: die einfache, leichtflissige
Sprache, die erértende, vom {iblichen

katechetischen Frage- und Antwort- .

schema véllig emanzipierte Darstel-
lung, die gescheiten Ausfiihrungen
tiber die Situation des Menschen in
der Welt und uber allerhand Sitten-
fragen. Was aber die eigentliche Glau-
bensverkiindigung betrifft, erweist sich
das Buch keineswegs als «sicherer
Fihrer», wie ihm Kardinal Alfrink at-
testiert ‘hat, sondern im Gegenteil als
ein untauglicher Kompromiss zwischen

dem Kirchenglauben und den Befun-
den der freien Wissenschaft.

Grossziigig wird etwa zugegeben,
dass die elf ersten Kapitel des ersten
Buches Mose — von der Weltschop-
fung bis zum Turmbau von Babel —
«kein einziges bestimmtes Ereignis
wiedergeben» (Seite 61). Die Welt-
schépfung ist demnach kein bestimm-
tes Ereignis! Tatsidchlich werden wir
in einem spiteren Kapitel belehrt,
statt «Gott hat erschaffen» sei es bes-
ser zu sagen: «Gott erschafft»; der
Anfang sei «weniger wichtig fiir uns
als frilher» (296). Gibt es ihn tiiber-
haupt nicht? Was soll dann der von
der katholischen Kirche bisher so
hochgehaltene Glaubensartikel
«Schopfung aus dem Nichts» bedeu-
ten, wenn es mangels eines Anfangs
auch niemals ein Nichts gegeben hat?
Die Erzdhlung von Adam und Eva, so
erklaren die Katecheten von Nijme-
gen, beschreibe nicht den Anfang
der Menschheit, sondern sei «zusam-
menfassende Darstellung des Men-
schen vor Gott» (296), das heisst eine
Allegorie ohne geschichtliche Wirk-
lichkeit. Wenn Paulus im fiinften Ka-
pitel des Rémerbriefes nachdriicklich
feststellt, Siinde und Tod seien durch
einen Menschen, Adam, in die Welt
gekommen, so erldutern die Hollan-
der einfach, dies sei «eine literarische
Form, nicht die Botschaft» (295). Zu
behaupten, die von Paulus korrelativ
gelehrte  Rechtfertigung wiederum
durch einen Menschen, Christus, sei

auch nur literarische Form und Chri-
stus keine historische Gestalt, wagen
sie begreiflicherweise nicht. Zur Er-
klarung der Siinde haben sie dann nur
noch die Auskunft, in der Menschheit
gedeihe Freiheit und damit Siinde,
und dies sei «vielleicht praktisch un-
vermeidlich» (297). Gott verbietet also
praktisch Unvermeidliches! Mit der hi-
storischen Wirklichkeit der biblischen
Stammeltern lassen sie folgerichtig
den urspriinglichen Zustand paradie-
sischer Unversehrtheit und Unsterb-
lichkeit fallen (303) — folgerichtig
nach ihrem eigenen Bibelverstindnis,
jedoch im Widerspruch zu bisheriger
Kirchenlehre. Die Stammeltern, heisst
es in dem «Katholischen Katechismus»
des Kardinals Pietro Gasparri, wurden
von Gott «in das irdische Paradies hin-
eingestellt, in die ubernatiirliche Ord-
nung erhoben und mit besonderen Ga-
ben der Gnade und Natur iberhéuft».

Ebenfalls sehr frei geht die «Glau-
bensverkiindigung» mit dem ubrigen
Alten Testament um. Die Mirakelbe-
richte, zum Beispiel tiber den Durch-
gang der lIsrealiten durch das Rote
Meer, werden als Eigentiimlichkeit
der damaligen «literarischen Gattung»,
als Ubertreibende Beschreibung wirk-
licher Erlebnisse aufgefasst (59 f). Das
mosaische Gesetz ist «das ausgespro-
chene Gewissen des Volkes» (51) —
die Bibel aber teilt es als wortwortli-
che Rede Gottes mit und riigt immer
wieder den Ungehorsam des Volkes.
All die Stellen, die mit «Gott sprach»
beginnen, bedeuten nach unserem
Katechismus «vor allem ein innerli-
ches Sprechen» (61). Ob innerlich
oder nicht: zu untersuchen wire vor
allem, ob es ein so zuverldssig gott-
liches Sprechen war, dass man auch
die zahlreichen als Gottesworte aus-
gegebenen Tétungs- und Ausrottungs-
befehle dazu rechnen muss? Den Hol-
landern bereitet dies keine grossen
Sorgen, sie betrachten es «als eine
primitive Unvollkommenheit» (68). Pri-
mitive Unvollkommenheit des sich of-
fenbarenden vollkommenen Gottes?

Zu einiger Entschuldigung des primi-
tiven Gottes und seines auserwihlten
Volkes wird geflunkert, die Ziffern der
Todesopfer bei der Ausrottung der
Kanaaniter seien «sicherlich kleiner
gewesen als die, welche die Bibel an-
gibt» (43). Auch damit steht die «Glau-
bensverkiindigung» im Widerspruch
zur bisher giiltigen Kirchenlehre:
«Denn die Biicher allesamt und voll-
stindig, welche die Kirche als heilige

103



Der Pressefonds

ist stets fiir Gaben empfinglich.
Postcheck-Konto 80 - 48 853

der Geschiftsstelle der FVS.
Besten Dank!

und kanonische anerkennt, mit allen
ihren Teilen sind unter Eingebung des
Heiligen Geistes verfasst» — das ist
nach Papst Leo Xll. (Enzyklika «Pro-
videntissimus Deus», 1893) «der alte
und bestidndige Glaube der Kirche»,
was jeden Irrtum, sei es auch nur in
Zahlenangaben, ausschliesst.

Etwas behutsamer verfdhrt der Kate-
chismus mit dem Neuen Testament.
Die Geburt Jesu «aus einer Jungfrau»
wird weder klar bejaht noch verneint,
sondern als Ausdruck dafiir gewertet,
«dass diese Geburt unendlich heraus-
ragt Gber die jedes Menschenkindes»
(85). Der Ursprung Jesu sei «weder
aus dem Blut noch aus dem Willen
des Fleisches noch aus dem Willen
eines Mannes, sondern aus Gott». Sol-
che Floskeln lenken den Leser von
der biologischen Bedeutung des Jung-
frauendogmas ab und erwecken den
Eindruck, es gelte eigentlich bloss,
einem Sinnbild fiir Geistiges zuzu-
stimmen.

Ebenso stellt der Katechismus die
eigenen Wundertaten Jesu nicht in
Frage, beschiftigt sich aber vorzugs-
weise mit deren Sinngehalt und ver-
meidet es, die mirakulésen Vorgéange
als solche ndher zu er6rtern. Man
brauche, erklart er, nicht von Durch-
brechung der Naturgesetze zu spre-
chen, im Wunder zeige sich vielmehr
«die beginnende Wirkung der neuen
Schoépfung, in die der Auferstandene
bereits eingegangen ist» (121). Darzu-
legen, wie die Verwandlung von Was-
ser in Wein, die Speisung von fiinf-
tausend Menschen mit fiinf Broten und
zwei Fischen, das Wandeln auf dem
See und die Auferweckung von Toten
ohne Durchbrechung der Naturgeset-
ze moglich seien, fiihlen sich die hol-
landischen Katecheten nicht verpflich-
tet. Ungeachtet der «Wirkung der
neuen Schopfung» geben sie zu, die
besondern Gaben des Geistes — in
Sprachen reden, prophezeien, Heilun-
gen bewirken — seien «jetzt viel selte-
ner als in der ersten Zeit, und das
... wegen anderer religidser Gewohn-
heiten» (221). Als «die wahren Fort-
setzungen der Zeichen Christi» wer-
den die sieben kirchlichen Sakramen-
te genannt (125). Diese also wiren die

104

von Christus (Joh. 14, 12) verheisse-
nen grésseren Wunder?

Die Himmelfahrtsgeschichte brauchen
die Glaubigen kiinftig bloss als «sym-
bolischen Gestus», als Sinnbild des
Aufsteigens zu verstehen (215), ob-
schon Apostelgeschichte 1, 9, eindeu-
tig die dem auffahrenden Herrn nach-
schauenden Jiinger erwdhnt. Dafiir
weiss unser Katechismus mit dogmati-
scher Sicherheit, «dass Jesus als
Mensch beim Vater ist: ein Mensch,
also mit einem Leib, aber mit. keinem
irdischen Leib» (215). Da wir noch nie
einem Menschen ohne irdischen Leib
begegnet sind, ist mit diesem Wissen
nicht viel gewonnen.

Ueber die Greuel und Torheiten der
Kirchengeschichte &ussert sich das
Buch mit wohlgesetzten Ausdriicken
des Bedauerns und der Missbilligung.
Art und Umfrage der religiésen Ver-
brechen werden indes nur andeutend
und teilweise beschdnigend geschil-
dert. Statt von den Blutbadern und
Raubereien der Kreuzziige ist vom
«grossen ldealismus» mancher Teil-
nehmer die Rede (248). Den Hexen-
wahn mit seinen ungefihr neun Millio-
nen Opfern erwidhnt das Buch in
einem Nebensatz und vermerkt dabei,
unter Verschweigung der pépstlichen
Hexenbullen und der Hexenbiicher ka-
tholischer Theologen, er sei «eine
Plage vor allem der germanischen
Lander gewesen» (249). Der Behaup-
tung, der christliche Glaube habe eine
«allgemeine Vermenschlichung» be-
wirkt (262), setzen wir den vielhundert-
fach belegten Satz von Karlheinz
Deschner (in «Das Jahrhundert der
Barbarei») entgegen: «Das Christen-
tum ist theoretisch die friedliebendste,
praktisch aber die blutriinstigste Reli-
gion der Weltgeschichte.»

In der Sakramentenlehre darf sich ein
noch so fortschrittlicher Katechismus
natiirlich keine auffallenden Extratou-
ren erlauben. Sinn und Wirkung der
Sakramente werden konform der gel-
tenden Kirchenlehre beschrieben.
Aber fast wieder ketzerisch weitherzig
ist die Bemerkung, die Kirche sei
tiberzeugt, dass Ungetaufte, «wenn sie
guten Willens sind, an Jesu Erlésung
teilnehmen» (280). Das fiir den neu-
zeitlichen Katholizismus grundlegende
Konzil von Trient hatte diese Ueber-
zeugung nicht, es sprach iiber diejeni-
gen, die die Heilsnotwendigkeit der
Taufe leugnen, den Bann aus.

Die Wiirdigung des obersten Lehram-
tes diirfte in Rom wenig Wohlgefallen

erregt haben. Der Papst, so lesen wir
dariiber, besitze die Unfehlbarkeit «in
besonderem Masse», aber vielleicht
fihre der Geist Gottes die Kirche in
eine Richtung, in der die Bischofskon-
ferenzen «unter der obersten Fiihrung
des Papstes wieder eine grdssere
Selbstdndigkeit erlangen» (412 f£).
Warum hat er sie wohl zuerst in die
Gegenrichtung gefiihrt?

Recht liberal und verniinftig ténen die
Bemerkungen zur Familienplanung.
Den Eheleuten selbst obliege es, fiir
die Geburtenreglung «eine Methode
zu wabhlen, die die Ehrfurcht der Part-
ner voreinander und vor dem Leben
wahrt und weder der Gesundheit noch
dem Gemiitsleben schadet» (450). Was
will man mehr? Doch leider befindet
sich das oberste katholische Lehramt
nicht in Nijmegen, sondern in Rom,
und offiziell massgebend ist in Sachen
Familienplanung nicht der hollandi-
sche Katechismus, sondern die nach
diesem erschienene Enzyklika «Hu-
manae vitae».

In der Moral lisst unser Katechismus
Uberhaupt eine Verniinftigkeit walten,
die hocherfreulich wére, wenn sie sich
nicht als biblisch und katholisch aus-
gébe. Im Widerspruch zu den weltver-
achtenden, von der Erwartung des
Weltendes eingegebenen neutesta-
mentlichen Lehren wird versichert, der
Christ werde «zu keiner geringeren
Sorge um die irdische Entfaltung ge-
rufen als der Humanist oder Marxist»
(313). Eine Verkehrung des biblischen,
ganz auf die Siinde bezogenen Erls-
sungsbegriffes ist die Behauptung, der
Fortschritt in Wohlstand, Komfort und
technischem Konnen sei «eine echte
Erlosung» (477). Der anschliessende
Vergleich der miihesparenden Tech-
nik mit der mihelosen Speisung und
dem bequemen Fischfang des wun-
dertitigen Jesus und seiner Jiinger
soll dartiber hinwegtduschen, dass
technische Leistung aus der von Jesus
verpénten weltlichen Sorge stammt und
das Gegenteil des biblischen Mirakel-
wesens ist.

Was Jesus von den Hoéllenqualen sagt,
braucht «nicht als stoffliche Beschrei-
bung verstanden zu werden» (532) —
wogegen es nach dem Katechismus
Gasparris theologisch sicher ist, «dass
das Feuer, mit dem die Verdammten in
der Holle gepeinigt werden, ein wirk-
liches oder kérperliches, kein Feuer
im bloss bildlichen Sinn ist», woran sich
die katholischen Héllenschilderer auch
immer gehalten haben. Allzu diploma-



tisch lautet die Auskunft iiber die
Engel: was die Bibel iiber sie sage,
wolle nur bezeugen, «dass Gott sich
auf tausenderlei Weise mit uns be-
fasst» (534). Die knappen Ausfiihrun-
gen uber die Dreifaltigkeit laufen auf
die Meinung hinaus, «nicht vorschnell
eine fertige Kurzformel zu gebrauchen»
(552): auch da eine Zuriickhaltung, eine
Unsicherheitim Umgang mit dem Dog-
ma, die dem katholischen Theologen
traditioneller Prigung fremd ist.

Die «Glaubensverkiindigung fiir Er-
wachsene» ist gut gemeint, aber man-
gelhaft durchdacht. |hr Neben- und
Durcheinander von dogmatisch fixier-
ten und frei verniinftigen Ueberlegun-

gen zeigt, wie problematisch das von
Johannes XXIII. angestrebte, von Paul
VI. wieder gebremste Aggiornamento
ist. Wo immer der Katholik zu freieren
Ansichten gelangen méchte, stésst er
auf Schranken, die seine unfehlbare
Kirche gesetzt hat und nicht beseitigen
kann, ohne sich als fehlbar bekennen
zu missen. Der Konflikt wird in der
«Glaubensverkiindigung» moglichst
verschleiert, bleibt aber dem kundigen
Auge nicht verborgen. Friiher hitte die
Kurie ein solches Buch einfach verbo-
ten. Dass sie dies heute nicht mehr zu
tun wagt, ist ein quasi apokalyptisches
Zeichen.

Robert Machler

Anmerkungen zu den Evangelien

(1

«Wenn ich tber mich selbst zeuge,
ist mein Zeugnis nicht wahr.» (Joh.
5, 31.) Nach menschlicher Erfahrung
und Einsicht ist eher das Gegenteil
richtig: in geistigen und sittlichen An-
gelegenheiten sind nur die durchdach-
te Selbsterfahrung und das entspre-
chende Selbstzeugnis zuverlissig. Je-
sus stand unter der Suggestion der
judischen religidsen Ueberlieferung, im
Banne der Vorstellung, dass es dem
Geschopf anstehe, vor dem Schépfer
sich als Staub zu fiihlen und zu be-
kennen. Er ist zugleich Erbe des alt-
testamentlichen Gehorsamsprinzips
und Urahne der Jesuiten, die auch
nicht von sich selber zeugen, wenn
sie sich im Kadavergehorsam iiben.
Allerdings verbindet sich bei Jesus
das Gehorsamsprinzip mit einem un-
geheuren Selbstbewusstsein, dem
Hauptfaktor seiner geschichtlichen
Wirkung; eine irdische Autoritat — wie
die Jesuiten den Papst und den Or-
densgeneral — kennt er nicht.

t 3

«Dort wird Heulen und Z&hneknir-
schen sein, wenn ihr Abraham und
Isaak und Jakob und alle Propheten
im Reiche Gottes sehen werdet, wih-
rend ihr hinausgestossen seid. Und sie
werden von Morgen und Abend und
von Mitternacht und Mittag kommen
und. sich im Reiche Gottes zu Tische
setzen. Und siehe, es sind Letzte, die
werden Erste sein, und es sind Erste,
die werden Letzte sein.» (Lukas 13,
28—30.) Abraham und Isaak und Ja-
kob und alle Propheten wollten, jeder
auf seine Art, Erste sein im Leben

und Lehren und hatten es insgesamt
nicht darauf abgesehen, sich zu ernie-
drigen. lhnen aber tut Jesus unbe-
denklich das Himmelreich auf. Er sel-
ber will ja dereinst in dieser sakro-
sankten Gesellschaft Allererster sein.
Sie mag er nicht verwerfen, vermut-
lich weil er das Gefiihl hat, ohne sie
den geistigen Boden zu verlieren. Bei
aller scheinbar revolutiondren Moral
tibt er niemals rationale Kritik an der
furchterlichen Willkiir des alttesta-
mentlichen Gottes.

«Kommet her zu mir alle, die ihr
mihselig und beladen seid, so will ich
euch Ruhe geben.» (Matth. 11, 28.)
Der mihselige und beladene Mensch
sehnt sich danach, so angeredet zu
werden, und begreiflicherweise hilt
er den Seltenen oder gar Einzigen,
der so redet, fiir mehr als einen Men-
schen. Ein Vollmachtbewusstsein, das
sich auf diese Art ausdriickt, wirkt mit
einer Kraft, die bei den meisten aus-
reicht, sie alle Fragwiirdigkeiten der
Bibel vergessen zu machen. Selbst
wenn der Nachweis geldnge, dass der
Spruch erdichtet ist, kénnte der Glau-
be an ein Wesen von solcher Gesin-
nung — und wire es schliesslich bloss
der Dichter des Spruches — nicht
ganz untergehen.

«Wenn sie euch aber Uberliefern, so
sorget euch nicht darum, wie oder was
ihr reden sollt; denn es wird euch in
jener Stunde gegeben werden, was
ihr reden sollt. Denn nicht ihr seid
es, die reden, sondern der Geist eures
Vaters ist's, der in euch redet.» (Matth.
10, 19—20.) Der Anfang kénnte als

Ausdruck der Ehrfurcht vor spontanem
Geisteswirken gelten, als Ermunte-
rung, den eigenen Geist vertrauens-
voll auf die jeweilige kritische Lage
reagieren zu lassen. Aber dann verrit
sich (wie in Joh.5, 31) Jesu Gering-
schatzung der personlich und selbst-
verantwortlich  betitigten  Vernunft.
Nicht vom menschenmissig verniinfti-
gen Denken erwartet er das rechte
Wort, sondern vom «Vater» soll es
eingegeben werden. Indem er ein
géttlich inspiriertes Reden verheisst,
begiinstigt er eine Geisteshaltung, die
es erschwert oder gar unméglich
macht, redlich priifend auf den Mit-
menschen zu héren.

*

Carl Albrecht Bernoulli, der Verfasser
des Buches «Jesus, wie sie ihn sa-
hen», bemerkt an ihm das «Fehlen
jeden eigentlichen Erkenntnisstrebens»
und den «Verzicht auf jede Geistes-
betdtigung im engeren Sinne einer
ausgepichten Intellektualitiat». Solche
Geistesbetitigung ist gerade zum
Hauptinhalt der Kultur der sogenannt
christlichen Vélker geworden. Die
Christen haben den evangelischen
Verzicht auf Intellektualitét theoretisch
bejaht, um praktisch desto angestreng-
ter den Intellekt zu schirfen. Gegen
den dogmatisierten Gottmenschen
wagte man nicht aufzumucken, ander-
seits aber auch nicht, die Stimme der
irdischen Selbstbehauptung zu miss-
achten. Man liess sich am Sonntag
Einfalt predigen und ilibte am Werk-
tag intellektuelle Differenzierung. An
den Folgen dieser seelisch vergiften-
den Unehrlichkeit leiden wir alle.

*

Zum Kindermord in Bethlehem (Matth.
2, 16—18): Was fiir ein Dummkopf
muss einer sein, wenn er glaubt, durch
Ermordung von S&uglingen die Erfiil-
lung einer gottlichen Weissagung ver-
hindern zu kénnen! Solche Dummbheit
kann vermutlich nur dort gedeihen und
ihr Unheil anrichten, wo solche Weis-
sagung und der Glaube daran gedei-
hen. Zusammen mit dem schwirme-
risch anmassenden Menschengeist,
der angeblich Gottes Tun voraussieht,
wuchert derjenige, der sich wahn=
witzig vermisst, den Gottesplan zu-

schanden zu machen.
%

«Als er (Goethe) einen Bogen von
Lavaters Pilatus gelesen, konnte er
nichts dariiber sagen, als dass er die
Geschichte des guten Jesus nun so
satt hatte, dass er sie von keinem

105



	Der holländische Katechismus, ein Zwitterding

