
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 12

Artikel: Der holländische Katechismus, ein Zwitterding

Autor: Mächler, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411773

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


fessionslosen, also Nichtchristen,
sowie die grosse Masse der Indifferenten

ausklammern. Darüber hinaus aber
ist das Zivilschutzbüchlein ohne zu
übertreiben geradezu eine Beleidigung

für den Schweizer, da seine
Präsentation, wie leicht zu erkennen,
auf Halbanalphabeten ausgerichtet
ist. Werner Ohnemus

Bezeichnend für den Geist der
überheblichen Militärköpfe, die das
«Zivilverteidigung» genannte Büchlein
gestaltet haben, ist es auch, dass bei
den auf Seit 314/15 aufgeführten vier
Vaterlandsliedern nur Geisteserzeugnisse

der deutschen Schweiz berücksichtigt

wurden, die vor anderthalo
Jahrhunderten oder noch früher
entstanden. Das fromme Gesalbader des

Lebhaft erörtert und in kirchlichen
Fortschrittskreisen gerühmt wird der
gegen sechshundert Seiten starke
holländische Katechismus «Glaubensverkündigung

für Erwachsene», eine
Gemeinschaftsarbeit des «Höheren
Katechetischen Instituts» in Nijmegen.
Das Originalwerk erschien 1966,
versehen mit dem Imprimatur von Kardinal

Alfrink, Erzbischof von Utrecht,
und einem Vorwort der Bischöfe
Hollands. Das Buch hat also die holländische

hohe Geistlichkeit hinter sich —

dafür Rom gegen sich. Zwar hat sich
die Kurie gescheut, es förmlich zu
verbieten, denn dies hätte eine
Desavouierung des gesamten holländischen

Episkopats bedeutet und
gefährliche Folgen haben können. Sie
forderte aber Korrekturen und suchte
Uebersetzungen zu verhindern. Die
deutsche erschien letztes Jahr in
Utrecht, ohne Druckerlaubnis der
deutschen Bischöfe.
.Zu rühmen ist manches an dem
Buch: die einfache, leichtflüssige
Sprache, die erörtende, vom üblichen
katechetischen Frage- und Antwortschema

völlig emanzipierte Darstellung,

die gescheiten Ausführungen
über die Situation des Menschen in

der Welt und über allerhand
Sittenfragen. Was aber die eigentliche
Glaubensverkündigung betrifft, erweist sich
das Buch keineswegs als «sicherer
Führer», wie ihm Kardinal Alfrink
attestiert hat, sondern im Gegenteil als
ein untauglicher Kompromiss zwischen

Schweizerpsalms und des Appenzeller
Landsgemeindeliedes wird breit

ausgewalzt, aber beim «Rufst du,
mein Vaterland» wurden gleich zwei
Strophen gestrichen, vor allem die
letzte, die unseren Kriegsgurgeln vom
EMD und Unteroffiziersverein
selbstverständlich viel zu «pazifistisch» war
und die «Wehrhaftigkeit des
Schweizervolkes gefährden» könnte.

Diese Strophe sei hier in Erinnerung
gerufen:

Doch wo der Friede lacht
nach der empörten Schlacht
drangvollem Spiel,
da noch viel schöner, traun,
fern von der Waffen Graun
Heimat, dein Glück zu baun,
winkt uns das Ziel. Luzifer

dem Kirchenglauben und den Befunden

der freien Wissenschaft.
Grosszügig wird etwa zugegeben,
dass die elf ersten Kapitel des ersten
Buches Mose — von der Weltschöpfung

bis zum Turmbau von Babel —

«kein einziges bestimmtes Ereignis
wiedergeben» (Seite 61). Die
Weltschöpfung ist demnach kein bestimmtes

Ereignis! Tatsächlich werden wir
in einem späteren Kapitel belehrt,
statt «Gott hat erschaffen» sei es besser

zu sagen: «Gott erschafft»; der
Anfang sei «weniger wichtig für uns
als früher» (296). Gibt es ihn
überhaupt nicht? Was soll dann der von
der katholischen Kirche bisher so
hochgehaltene Glaubensartikel
«Schöpfung aus dem Nichts» bedeuten,

wenn es mangels eines Anfangs
auch niemals ein Nichts gegeben hat?
Die Erzählung von Adam und Eva, so
erklären die Katecheten von Nijmegen,

beschreibe nicht den Anfang
der Menschheit, sondern sei
«zusammenfassende Darstellung des
Menschen vor Gott» (296), das heisst eine

Allegorie ohne geschichtliche
Wirklichkeit. Wenn Paulus im fünften
Kapitel des Römerbriefes nachdrücklich
feststellt, Sünde und Tod seien durch
einen Menschen, Adam, in die Welt
gekommen, so erläutern die Holländer

einfach, dies sei «eine literarische
Form, nicht die Botschaft» (295). Zu

behaupten, die von Paulus korrelativ
gelehrte Rechtfertigung wiederum
durch einen Menschen, Christus, sei

auch nur literarische Form und Christus

keine historische Gestalt, wagen
sie begreiflicherweise nicht. Zur
Erklärung der Sünde haben sie dann nur
noch die Auskunft, in der Menschheit
gedeihe Freiheit und damit Sünde,
und dies sei «vielleicht praktisch
unvermeidlich» (297). Gott verbietet also
praktisch Unvermeidliches! Mit der
historischen Wirklichkeit der biblischen
Stammeltern lassen sie folgerichtig
den ursprünglichen Zustand paradiesischer

Unversehrtheit und Unsterblichkeit

fallen (303) - folgerichtig
nach ihrem eigenen Bibelverständnis,
jedoch im Widerspruch zu bisheriger
Kirchenlehre. Die Stammeltern, heisst
es in dem «Katholischen Katechismus»
des Kardinals Pietro Gasparri, wurden
von Gott «in das irdische Paradies
hineingestellt, in die übernatürliche
Ordnung erhoben und mit besonderen Gaben

der Gnade und Natur überhäuft».

Ebenfalls sehr frei geht die
«Glaubensverkündigung» mit dem übrigen
Alten Testament um. Die Mirakelberichte,

zum Beispiel über den Durchgang

der Isrealiten durch das Rote
Meer, werden als Eigentümlichkeit
der damaligen «literarischen Gattung»,
als übertreibende Beschreibung
wirklicher Erlebnisse aufgefasst (59 f). Das
mosaische Gesetz ist «das ausgesprochene

Gewissen des Volkes» (51) —

die Bibel aber teilt es als wortwörtliche

Rede Gottes mit und rügt immer
wieder den Ungehorsam des Volkes.
All die Stellen, die mit «Gott sprach»
beginnen, bedeuten nach unserem
Katechismus «vor allem ein innerliches

Sprechen» (61). Ob innerlich
oder nicht: zu untersuchen wäre vor
allem, ob es ein so zuverlässig
göttliches Sprechen war, dass man auch
die zahlreichen als Gottesworte
ausgegebenen Tötungs- und Ausrottungsbefehle

dazu rechnen muss? Den
Holländern bereitet dies keine grossen
Sorgen, sie betrachten es «als eine
primitive Unvollkommenheit» (68).
Primitive Unvollkommenheit des sich
offenbarenden vollkommenen Gottes?

Zu einiger Entschuldigung des primitiven

Gottes und seines auserwählten
Volkes wird geflunkert, die Ziffern der
Todesopfer bei der Ausrottung der
Kanaaniter seien «sicherlich kleiner
gewesen als die, welche die Bibel
angibt» (43). Auch damit steht die
«Glaubensverkündigung» im Widerspruch
zur bisher gültigen Kirchenlehre:
«Denn die Bücher allesamt und
vollständig, welche die Kirche als heilige

Der holländische Katechismus, ein Zwitterding

103



Der Pressefonds

ist stets für Gaben empfänglich.
Postcheck-Konto 80 - 48 853
der Geschäftsstelle der FVS.
Besten Dank!

und kanonische anerkennt, mit allen
ihren Teilen sind unter Eingebung des
Heiligen Geistes verfasst» — das ist
nach Papst Leo XII. (Enzyklika «Pro-
videntissimus Deus», 1893) «der alte
und beständige Glaube der Kirche»,
was jeden Irrtum, sei es auch nur in

Zahlenangaben, ausschliesst.
Etwas behutsamer verfährt der
Katechismus mit dem Neuen Testament.
Die Geburt Jesu «aus einer Jungfrau»
wird weder klar bejaht noch verneint,
sondern als Ausdruck dafür gewertet,
«dass diese Geburt unendlich herausragt

über die jedes Menschenkindes»
(85). Der Ursprung Jesu sei «weder

aus dem Blut noch aus dem Willen
des Fleisches noch aus dem Willen
eines Mannes, sondern aus Gott». Solche

Floskeln lenken den Leser von
der biologischen Bedeutung des
Jungfrauendogmas ab und erwecken den

Eindruck, es gelte eigentlich bloss,
einem Sinnbild für Geistiges
zuzustimmen.

Ebenso stellt der Katechismus die
eigenen Wundertaten Jesu nicht in

Frage, beschäftigt sich aber vorzugsweise

mit deren Sinngehalt und
vermeidet es, die mirakulösen Vorgänge
als solche näher zu erörtern. Man

brauche, erklärt er, nicht von
Durchbrechung der Naturgesetze zu
sprechen, im Wunder zeige sich vielmehr
«die beginnende Wirkung der neuen
Schöpfung, in die der Auferstandene
bereits eingegangen ist» (121). Darzulegen,

wie die Verwandlung von Wasser

in Wein, die Speisung von
fünftausend Menschen mit fünf Broten und
zwei Fischen, das Wandeln auf dem
See und die Auferweckung von Toten
ohne Durchbrechung der Naturgesetze

möglich seien, fühlen sich die
holländischen Katecheten nicht verpflichtet.

Ungeachtet der «Wirkung der
neuen Schöpfung» geben sie zu, die
besondern Gaben des Geistes — in

Sprachen reden, prophezeien, Heilungen

bewirken — seien «jetzt viel seltener

als in der ersten Zeit, und das

wegen anderer religiöser Gewohnheiten»

(221). Als «die wahren
Fortsetzungen der Zeichen Christi» werden

die sieben kirchlichen Sakramente

genannt (125). Diese also wären die

von Christus (Joh. 14, 12) verheisse-
nen grösseren Wunder?
Die Himmelfahrtsgeschichte brauchen
die Gläubigen künftig bloss als
«symbolischen Gestus», als Sinnbild des
Aufsteigens zu verstehen (215),
obschon Apostelgeschichte 1, 9, eindeutig

die dem auffahrenden Herrn
nachschauenden Jünger erwähnt. Dafür
weiss unser Katechismus mit dogmatischer

Sicherheit, «dass Jesus als
Mensch beim Vater ist: ein Mensch,
also mit einem Leib, aber mit keinem
irdischen Leib» (215). Da wir noch nie
einem Menschen ohne irdischen Leib
begegnet sind, ist mit diesem Wissen
nicht viel gewonnen.
Ueber die Greuel und Torheiten der
Kirchengeschichte äussert sich das
Buch mit wohlgesetzten Ausdrücken
des Bedauerns und der Missbilligung.
Art und Umfrage der religiösen
Verbrechen werden indes nur andeutend
und teilweise beschönigend geschildert.

Statt von den Blutbädern und
Räubereien der Kreuzzüge ist vom

«grossen Idealismus» mancher
Teilnehmer die Rede (248). Den Hexenwahn

mit seinen ungefähr neun Millionen

Opfern erwähnt das Buch in

einem Nebensatz und vermerkt dabei,
unter Verschweigung der päpstlichen
Hexenbullen und der Hexenbücher
katholischer Theologen, er sei «eine
Plage vor allem der germanischen
Länder gewesen» (249). Der Behauptung,

der christliche Glaube habe eine
«allgemeine Vermenschlichung»

bewirkt (262), setzen wir den vielhundertfach

belegten Satz von Karlheinz
Deschner (in «Das Jahrhundert der
Barbarei») entgegen: «Das Christentum

ist theoretisch die friedliebendste,
praktisch aber die blutrünstigste Religion

der Weltgeschichte.»
In der Sakramentenlehre darf sich ein
noch so fortschrittlicher Katechismus
natürlich keine auffallenden Extratouren

erlauben. Sinn und Wirkung der
Sakramente werden konform der
geltenden Kirchenlehre beschrieben.
Aber fast wieder ketzerisch weitherzig
ist die Bemerkung, die Kirche sei
überzeugt, dass Ungetaufte, «wenn sie

guten Willens sind, an Jesu Erlösung
teilnehmen» (280). Das für den
neuzeitlichen Katholizismus grundlegende
Konzil von Trient hatte diese
Ueberzeugung nicht, es sprach über diejenigen,

die die Heilsnotwendigkeit der
Taufe leugnen, den Bann aus.

Die Würdigung des obersten Lehramtes

dürfte in Rom wenig Wohlgefallen

erregt haben. Der Papst, so lesen wir
darüber, besitze die Unfehlbarkeit «in
besonderem Masse», aber vielleicht
führe der Geist Gottes die Kirche in
eine Richtung, in der die Bischofskonferenzen

«unter der obersten Führung
des Papstes wieder eine grössere
Selbständigkeit erlangen» (412 f.).
Warum hat er sie wohl zuerst in die
Gegenrichtung geführt?
Recht liberal und vernünftig tönen die
Bemerkungen zur Familienplanung.
Den Eheleuten selbst obliege es, für
die Geburtenreglung «eine Methode
zu wählen, die die Ehrfurcht der Partner

voreinander und vor dem Leben
wahrt und weder der Gesundheit noch
dem Gemütsleben schadet» (450). Was
will man mehr? Doch leider befindet
sich das oberste katholische Lehramt
nicht in Nijmegen, sondern in Rom,
und offiziell massgebend ist in Sachen
Familienplanung nicht der holländische

Katechismus, sondern die nach
diesem erschienene Enzyklika
«Humanae vitae».

In der Moral lässt unser Katechismus
überhaupt eine Vernünftigkeit walten,
die hocherfreulich wäre, wenn sie sich
nicht als biblisch und katholisch
ausgäbe. Im Widerspruch zu den
weltverachtenden, von der Erwartung des
Weltendes eingegebenen neutesta-
mentlichen Lehren wird versichert, der
Christ werde «zu keiner geringeren
Sorge um die irdische Entfaltung
gerufen als der Humanist oder Marxist»
(313). Eine Verkehrung des biblischen,
ganz auf die Sünde bezogenen
Erlösungsbegriffes ist die Behauptung, der
Fortschritt in Wohlstand, Komfort und
technischem Können sei «eine echte
Erlösung» (477). Der anschliessende
Vergleich der mühesparenden Technik

mit der mühelosen Speisung und
dem bequemen Fischfang des
wundertätigen Jesus und seiner Jünger
soll darüber hinwegtäuschen, dass
technische Leistung aus der von Jesus
verpönten weltlichen Sorge stammt und
das Gegenteil des biblischen Mirakelwesens

ist.

Was Jesus von den Höllenqualen sagt,
braucht «nicht als stoffliche Beschreibung

verstanden zu werden» (532) —

wogegen es nach dem Katechismus
Gasparris theologisch sicher ist, «dass
das Feuer, mit dem die Verdammten in

der Hölle gepeinigt werden, ein
wirkliches oder körperliches, kein Feuer
im bloss bildlichen Sinn ist», woran sich
die katholischen Höllenschilderer auch
immer gehalten haben. Allzu diploma-

104



tisch lautet die Auskunft über die
Engel: was die Bibel über sie sage,
wolle nur bezeugen, «dass Gott sich
auf tausenderlei Weise mit uns
befasst» (534). Die knappen Ausführungen

über die Dreifaltigkeit laufen auf
die Meinung hinaus, «nicht vorschnell
eine fertige Kurzformel zu gebrauchen»
(552): auch da eine Zurückhaltung, eine
Unsicherheit im Umgang mit dem Dogma,

die dem katholischen Theologen
traditioneller Prägung fremd ist.
Die «Glaubensverkündigung für
Erwachsene» ist gut gemeint, aber
mangelhaft durchdacht. Ihr Neben- und
Durcheinander von dogmatisch fixierten

und frei vernünftigen Ueberlegun-

(III)

«Wenn ich über mich selbst zeuge,
ist mein Zeugnis nicht wahr.» (Joh.
5, 31.) Nach menschlicher Erfahrung
und Einsicht ist eher das Gegenteil
richtig: in geistigen und sittlichen
Angelegenheiten sind nur die durchdachte

Selbsterfahrung und das entsprechende

Selbstzeugnis zuverlässig.
Jesus stand unter der Suggestion der
jüdischen religiösen Ueberlieferung, im
Banne der Vorstellung, dass es dem

Geschöpf anstehe, vor dem Schöpfer
sich als Staub zu fühlen und zu
bekennen. Er ist zugleich Erbe des
alttestamentlichen Gehorsamsprinzips
und Urahne der Jesuiten, die auch
nicht von sich selber zeugen, wenn
sie sich im Kadavergehorsam üben.

Allerdings verbindet sich bei Jesus
das Gehorsamsprinzip mit einem
ungeheuren Selbstbewusstsein, dem

Hauptfaktor seiner geschichtlichen
Wirkung; eine irdische Autorität — wie
die Jesuiten den Papst und den
Ordensgeneral — kennt er nicht.

*

«Dort wird Heulen und Zähneknirschen

sein, wenn ihr Abraham und
Isaak und Jakob und alle Propheten
im Reiche Gottes sehen werdet, während

ihr hinausgestossen seid. Und sie
werden von Morgen und Abend und

von Mitternacht und Mittag kommen
und. sich im Reiche Gottes zu Tische
setzen. Und siehe, es sind Letzte, die
werden Erste sein, und es sind Erste,
die werden Letzte sein.» (Lukas 13,

28-30.) Abraham und Isaak und
Jakob und alle Propheten wollten, jeder
auf seine Art, Erste sein im Leben

gen zeigt, wie problematisch das von
Johannes XXIII. angestrebte, von Paul
VI. wieder gebremste Aggiornamento
ist. Wo immer der Katholik zu freieren
Ansichten gelangen möchte, stösst er
auf Schranken, die seine unfehlbare
Kirche gesetzt hat und nicht beseitigen
kann, ohne sich als fehlbar bekennen
zu müssen. Der Konflikt wird in der
«Glaubensverkündigung» möglichst
verschleiert, bleibt aber dem kundigen
Auge nicht verborgen. Früher hätte die
Kurie ein solches Buch einfach verboten.

Dass sie dies heute nicht mehr zu
tun wagt, ist ein quasi apokalyptisches
Zeichen.

Robert Mächler

und Lehren und hatten es insgesamt
nicht darauf abgesehen, sich zu
erniedrigen. Ihnen aber tut Jesus
unbedenklich das Himmelreich auf. Er selber

will ja dereinst in dieser
sakrosankten Gesellschaft Allererster sein.
Sie mag er nicht verwerfen, vermutlich

weil er das Gefühl hat, ohne sie
den geistigen Boden zu verlieren. Bei
aller scheinbar revolutionären Moral
übt er niemals rationale Kritik an der
fürchterlichen Willkür des
alttestamentlichen Gottes.

*

«Kommet her zu mir alle, die ihr
mühselig und beladen seid, so will ich
euch Ruhe geben.» (Matth. 11, 28.)
Der mühselige und beladene Mensch
sehnt sich danach, so angeredet zu

werden, und begreiflicherweise hält
er den Seltenen oder gar Einzigen,
der so redet, für mehr als einen
Menschen. Ein Vollmachtbewusstsein, das
sich auf diese Art ausdrückt, wirkt mit
einer Kraft, die bei den meisten
ausreicht, sie alle Fragwürdigkeiten der
Bibel vergessen zu machen. Selbst
wenn der Nachweis gelänge, dass der
Spruch erdichtet ist, könnte der Glaube

an ein Wesen von solcher Gesinnung

— und wäre es schliesslich bloss
der Dichter des Spruches — nicht

ganz untergehen.

«Wenn sie euch aber überliefern, so
sorget euch nicht darum, wie oder was
ihr reden sollt; denn es wird euch in

jener Stunde gegeben werden, was
ihr reden sollt. Denn nicht ihr seid

es, die reden, sondern der Geist eures
Vaters ist's, der in euch redet.» (Matth.
10, 19-20.) Der Anfang könnte als

Ausdruck der Ehrfurcht vor spontanem
Geisteswirken gelten, als Ermunterung,

den eigenen Geist vertrauensvoll

auf die jeweilige kritische Lage
reagieren zu lassen. Aber dann verrät
sich (wie in Joh. 5, 31) Jesu
Geringschätzung der persönlich und
selbstverantwortlich betätigten Vernunft.
Nicht vom menschenmässig vernünftigen

Denken erwartet er das rechte
Wort, sondern vom «Vater» soll es
eingegeben werden. Indem er ein
göttlich inspiriertes Reden verheisst,
begünstigt er eine Geisteshaltung, die
es erschwert oder gar unmöglich
macht, redlich prüfend auf den
Mitmenschen zu hören.

Carl Albrecht Bernoulli, der Verfasser
des Buches «Jesus, wie sie ihn
sahen», bemerkt an ihm das «Fehlen
jeden eigentlichen Erkenntnisstrebens»
und den «Verzicht auf jede
Geistesbetätigung im engeren Sinne einer
ausgepichten Intellektualität». Solche
Geistesbetätigung ist gerade zum
Hauptinhalt der Kultur der sogenannt
christlichen Völker geworden. Die
Christen haben den evangelischen
Verzicht auf Intellektualität theoretisch
bejaht, um praktisch desto angestrengter

den Intellekt zu schärfen. Gegen
den dogmatisierten Gottmenschen
wagte man nicht aufzumucken, anderseits

aber auch nicht, die Stimme der
irdischen Selbstbehauptung zu
missachten. Man liess sich am Sonntag
Einfalt predigen und übte am Werktag

intellektuelle Differenzierung. An
den Folgen dieser seelisch vergiftenden

Unehrlichkeit leiden wir alle.
*

Zum Kindermord in Bethlehem (Matth.
2, 16-18): Was für ein Dummkopf
muss einer sein, wenn er glaubt, durch
Ermordung von Säuglingen die Erfüllung

einer göttlichen Weissagung
verhindern zu können! Solche Dummheit
kann vermutlich nur dort gedeihen und
ihr Unheil anrichten, wo solche
Weissagung und der Glaube daran gedeihen.

Zusammen mit dem schwärmerisch

anmassenden Menschengeist,
der angeblich Gottes Tun voraussieht,
wuchert derjenige, der sich wahnwitzig

vermisst, den Gottesplan zu-
schanden zu machen.

«Als er (Goethe) einen Bogen von
Lavaters Pilatus gelesen, konnte er
nichts darüber sagen, als dass er die
Geschichte des guten Jesus nun so
satt hatte, dass er sie von keinem

Anmerkungen zu den Evangelien

105


	Der holländische Katechismus, ein Zwitterding

