
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 11

Artikel: Anmerkungen zu den Evangelien : Teil 2

Autor: Mächler, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411767

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Widersprüche», die es bei Tatsachen

nicht gibt, sondern nur im Denken)

in der menschlichen Gesellschaft
gibt. Wir müssen offen darauf
aufmerksam machen. Wir müssen versuchen,

die immer noch zurückgebliebene

moralische Reife wenigstens bei

uns zu erreichen und damit Vorbild für

andere zu werden. Um Menschen zu

verbessern, darf man nicht die Form
ändern, sondern die innere Einstellung.

Nur durch Aendern jedes einzelnen

Menschen durch Vorbild und
Erziehung kann eine höhere Menschlichkeit

erreicht werden. Dr. Hans Titze

Der Pressefonds

ist stets für Gaben empfänglich.
Postcheck-Konto 80 - 48 853
der Geschäftsstelle der FVS.
Besten Dank!

Anmerkungen zu den Evangelien

ii.

Markus 3,23—26 beweist, dass Jesus
der Gabe sophistischer Streitrede
nicht ganz ermangelte. Ein Teufel,
meint er, könne nicht einen andern
austreiben. Indessen ist einem Teufel
zuzutrauen, dass er eine Austreibung
als Täuschungsmanöver veranstaltet.
Ausserdem braucht das «Reich» des
Teufels nicht zu zerfsfllen, wenn Teufel

sich gegenseitig bekriegen. Seine
Möglichkeit angenommen, lebt dieses
Reich vom Hass, und hasserfüllte
Feindseligkeit, wie immer sie sich
kundgäbe, trüge zu seiner Mehrung
bei.

«Und wer ein Wort wider den Sohn
des Menschen redet, dem wird
vergeben werden: wer aber eins wider
den Heiligen Geist redet, dem wird
nicht vergeben werden, weder in dieser

noch in der zukünftigen Welt.»
(Math. 12,32.) Doch da er gesagt hat,
er und der Vater seien eins (Joh.
10,30), so kann er eines Tages auch
sich und den Heiligen Geist für eins
erklären — dann sehen sich seine
Lästerer vor Gericht gestellt. Wenn der
Heilige Geist die dritte Person der
Dreieinigkeit ist, so kann man wohl
keine der drei Personen beleidigen,
ohne die beiden andern mitzutreffen.
Wie beleidigt man den Heiligen Geist?
Da er der Geist der Wahrheit ist (Joh.
16,13), vermutlich durch die Lüge, die
bewusste Verbreitung der Unwahrheit.
Allein, wer einen klaren Begriff der
Wahrheit hat, setzt nicht wissentlich
die Lüge gegen sie. Hat man keinen
zureichenden Begriff, so ist die
Wahrheitswidrigkeit nur falsches Urteil,
nicht Lüge, und die ewige Verdammnis

dafür wäre grausamste Bestrafung
der Urteilsschwäche.

*

«Sie assen, sie tranken, sie kauften,
sie verkauften, sie pflanzten, sie bauten;

an dem Tage aber, da Lot aus
Sodom hinausging, regnete es Feuer

und Schwefel vom Himmel und
vertilgte alle.» (Lukas 17,28.) Von dem,
was man nach gewöhnlichem
Sittenbegriff Sünde nennt, kein Wort. (Auch
das Alte Testament, 1. Mose 13,13,
stellt nur die vage Behauptung auf,
die Leute von Sodom seien «arge
Sünder und Frevler wider den Herrn».)
Die Menschen werden anscheinend
dafür bestraft, dass sie tun, was den
vom Schöpfer aufgerichteten
Naturgesetzen entspricht.

*

Einmal, Matth. 24,27, vergleicht er
seine Wiederkunft mit dem Blitz, ein

andermal, Lk. 10,18, sieht er den Satan

als einen Blitz vom Himmel fallen.
Die symbolische Analogisierung von
Menschensohn und Satan ist kein
Zufall. Er sieht sich selber als zukünftige
richterliche, strafende Macht, und
Macht ist böse, wie Jakob Burckhardt
gesagt hat, jedenfalls wenn sie mit
der Unvernunft des Blitzes waltet. So
verdeutlichen die beiden Stellen
drastisch die in der ganzen Bibel
wahrzunehmende Dämonie des angeblich
guten Gottes. Der dem Blitzwort bei
Matthäus vorangehenden Warnung vor
falschen Christi (24—26) darf man
entnehmen, dass Jesus eine Ahnung
hatte, wie sehr die autoritäre Art seines

Prophetentums zur Nachahmung
verlocken würde. Nicht bloss die
Geschichte der christlichen Kirchen, die
gesamte Kulturgeschichte der
Christenheit ist überreich an Gestalten, die
mit mehr oder weniger Glück der
Vollmachtsgebärde und dem Pathos Christi

nacheifern.
*

Unter seinen Jüngern solle es nicht
sein wie bei den Fürsten der Völker,
sondern wer von ihnen gross werden
wolle, solle der andern Diener sein;
denn auch der Menschensohn sei
nicht gekommen, um sich dienen zu

lassen, sondern um zu dienen. (Markus

10,42—45.) Sein eigenes zukünftiges

Thronen (Matth. 25,31) steht da¬

bei ausser Frage. Darf er sich
ungeachtet solchen Anspruches Diener
nennen, so darf wohl auch ein
weltlicher Machthaber wie Friedrich der
Grosse erklären, er sei der erste Diener

seines Staates, und ist es dem
Papst nicht unbedingt zu verübeln,
wenn er sich «Diener der Diener Gottes»

nennt. Aber man hat einige
Ursache zu argwöhnen, es komme
sowohl den Propheten wie den Hierarchen

und Monarchen weniger auf das
Dienen als darauf an, die Ersten zu
sein. Dies letztere macht Geschichte,
nicht das Dienen. Hätte Jesus nicht so
bestimmt vom Thron seiner Herrlichkeit

gesprochen, so wäre vermutlich
die ganze leidige Geschichte seiner
Religion mit allen Papst- und sonstigen

Vorrangkämpfen unterblieben. Die
Jünger, denen es doch zumeist auf
Teilhabe an der künftigen Herrlichkeit
ankam, wären ihm davongelaufen. Mit
dem blossen Gebot der Gottes- und
Nächstenliebe hätte er so wenig Jünger

gewonnen wie unser Friedensapostel
Max Daetwyler, und noch heute

ginge man kaum in die Kirche, wenn
der Pfarrer nicht immer wieder
versicherte, Jesus sei der Herr und Meister

aller Menschen. Was die
Menschen anzieht und bezwingt, ist immer
noch das Fascinosum des persönlichen

Machtanspruchs.

Am logischen Gehalt und Zusammenhang

seiner Sätze ist Jesus nicht viel
gelegen. Man betrachte zum Beispiel
Matth. 12,27: «Und wenn ich durch
Beelzebub die Dämonen austreibe,
durch wen treiben eure Söhne sie
aus? Deshalb werden sie eure Richter
sein.» Warum sollen die Söhne der
Pharisäer Teufelsaustreiber sein, und
worauf bezieht sich das «deshalb»
nach einer unverständlichen,
unbeantworteten Frage? Es ist
unwahrscheinlich, dass solche Nebulositäten
sämtlich auf Rechnung der
Evangelienschreiber gehen. Wenn Jesus mehr
auf eindeutige, klare Sprache und
weniger auf prophetisches Brimborium
gehalten hätte, so hätten es sich die
Evangelisten wohl auch zur Ehren-

95



sache gemacht, seine Reden in tadelloser

Logik wiederzugeben. Von der
feierlichen Unbestimmtheit oder
Schwerverständlichkeit seiner Reden
hat die römisch-katholische Kirche
profitiert, indem sie u. a. aus den

Es ist nachgerade eine Binsenwahrheit,

dass man eine historische
Persönlichkeit nicht über einen Dichter
kennenlernen darf. Das trifft sowohl
auf Shakespeares «Julius Caesar»,
Schillers «Maria Stuart» wie auf
Brechts «Galileo Galilei» zu, um nur
gerade diese zu nennen. Ganz besonders

aber ist dies bei Cyrano de
Bergerac zu sagen, der den meisten nur
aus Edmond Rostands grossartiger
Komödie (1898) bekannt ist, die aber
der Wirklichkeit in keiner Weise
gerecht wird.
Savinien Cyrano de Bergerac wurde
am 6. März 1619 unter Ludwig XIII. in

Paris geboren. Sein Vater, der dem
niederen Adel angehörte, versuchte
ihn einem Landpfarrer in die Schule
zu geben, welch Ansinnen aber beim
aufgeweckten Cyrano scheitern musste,

der sich bald, wie könnte es
anders sein, gegen die ihm aufgezwungene

Disziplin auflehnte und erklärte,
bei dem Pfarrer nichts mehr lernen zu
können, worauf er wieder im Hause
des Vaters anlangte.
Nachdem Cyrano einige Zeit im «College

de Beauvais» zubrachte, sah er
sich durch die Geldnöte seines Vaters

gezwungen, in die Leibwache Carbon
de Casteljaloux' einzutreten, wo er
sich bald zum gefürchtetsten Fechter
von Paris entwickelte, allerdings
weniger aus natürlicher Veranlagung,
sondern vielmehr lediglich einer
übertriebenen Empfindlichkeit seiner allzu

lang geratenen Nase wegen. Sah ihm

jemand nur etwas zu lange ins
Gesicht, so fuhr seine Hand an den
Degen, und da ging es nicht selten für
den anderen schlecht aus.

Cyrano de Bergeracs Interessen
indessen erschöpften sich nicht in seinen

unzähligen Duellen. Er fand durchaus

Zeit zu verschiedenen
wissenschaftlichen Studien, und als 1641 der
berühmte und charmante Philosoph
Pierre Gassendi, der ein unumwundener

Bewunderer Epikurs und Lucretius'

war, nach Paris kam, soll sich
Cyrano den Zutritt zu dessen Vorlesun-

Abendmahlsworten, Lk. 22,19-20, ihre
magische Messopferlehre und aus
den Einsetzungsworten an Petrus,
Matth. 16,17-19, die Papstlehre
ableitete. Robert Mächler
(Fortsetzung folgt.)

gen mit dem Degen erzwungen
haben; ein ungewöhnliches, aber für ihn

gleichwohl typisches Vorgehen!
Dieser Feuerkopf konnte sich dem
wissenschaftlichen Studium hingeben,
viel schreiben und nebenbei seinen
Freund Liniere an der Porte de Nesle

aus einem grossen Haufen gedungener

Meuchelmörder heraushauen, wobei

er zwei tötete und sieben verwundete.

Obgleich seine Weltanschauung
sensual istisch-materialistisch war,
zeigte er sich während der Fronde als

Parteigänger des Absolutismus. Er
schrieb Spottgedichte gegen den
Kardinal Mazarin, als dieser noch der
mächtigste Mann im Staate war. Als
aber in Paris die Fronde zur Macht
gelangte, veröffentlichte er einen
Brief «Gegen die Frondeurs», der mit
dem gefährlichen Bekenntnis begann:
«Ich bin ein Anhänger Mazarins.»
Diese Haltung entsprach aber durchaus

dem Charakter Cyrano de Bergeracs,

der niemals gewillt war, sich
irgendwelcher Autorität zu beugen, der

gegen Heuchelei und Unrecht stets zu
Felde zog und sich in allen Lagen
immer die Freiheit seines Denkens
bewahrte.

Nach dem Tode seines Vaters im

Jahre 1647 war Cyrano de Bergerac
schweren Existenznöten ausgesetzt.
Er sah sich nach einem Mäzen in der
Hocharistokratie um, was damals die

einzige Möglichkeit für einen Literaten

war, und fand ihn im Herzog von
Arpajon, dessen Sekretär er wurde.
An diese Stellung war allein die
Verpflichtung geknüpft, im Hause des

Herzogs zu wohnen und diesen in seinen

Werken mit entsprechenden
Widmungen zu bedenken. Des Herzogs
Gegenleistung wiederum bestand in

der Auszahlung eines fixen Monatssalärs.

Diese Idylle sollte allerdings nicht lange
dauern. Denn als es anlässlich der
Aufführung von Cyranos Tragödie «La

mort d'Agrippine» zu einem Theaterskandal

kam, Messen die Behörden
das Stück sogleich verbieten und war¬

fen dem Autor Atheismus vor. Daraufhin

entliess ihn der Herzog aus seinen
Diensten. Obschon die Tragödie bis
1660 warten musste, ehe sie wieder
aufgeführt werden durfte, wurde sie
doch bereits 1654 gedruckt, worauf die
Pariser Jugend die atheistischen Verse

in den Strassen von Paris
deklamierte:

«Was sind denn diese Götter? Kinder
des Schreckens: schöne Nichtse, die
man anbetet, ohne zu wissen, warum

.: Götter, die der Mensch macht
und die nicht den Menschen gemacht
haben.»

Oder: «Eine Stunde nach dem Tod
vergeht unsere Seele und wird das

sein, was sie eine Stunde vor dem
Leben war.»
Kurz nachdem dieses Stück im Druck
erschienen war, fiel Cyrano de
Bergerac so unglücklich ein Holzstück
auf den Kopf, dass er eine unheilbare
Wunde davontrug, an der er nach
einem starken Jahr verstarb. Dieser
ungewöhnliche Vorfall ist angesichts
des alten Haudegens Cyrano nicht
ohne Ironie.

Gepflegt von seiner Schwester Catherine

sowie einigen Freunden, siechte
er langsam dahin, während er noch
um die Fertigstellung der «Sonnenreiche»

bemüht war. Allerdings
vergeblich; sie sind infolge seines frühen
Todes Fragment geblieben. Auch wurden

ihm seine letzten Monate nicht
leicht gemacht, da sowohl seine
zahlreichen Feinde über ihn herfielen wie
auch seine Schwester Catherine, die
Nonne, und sein Freund Henri Le Bret,
der Theologe war, immer wieder
bemüht waren, ihn zum Christentum
zurückzuführen.

Als Cyrano de Bergerac im September

1655 im Alter von erst 36 Jahren
starb, hinterliess er ein Manuskript,
das in zwei Teilen veröffentlicht wurde:

«Histoire comique des Etats et

Empires de la Lüne» und «Histoire
comique des Etats et Empires du Soleil».
Dieses sein Hauptwerk, das als Resultat

der geistigen Auseinandersetzung
mit dem Philosophen Gassendi
anzusehen ist und worin er den Lehren
von Kopernikus und Kepler zum

Durchbruch verhalf, darf um so höher
eingeschätzt werden, als nur wenige
Jahre zuvor (1633) Galileo Galilei eben
diese Lehren hatte abschwören müssen.

Mit diesem Werk führte er als

erster die Technik in die Dichtung ein
und regte Swift zu seinen «Gullivers

Der Feuerkopf Cyrano de Bergerac

96


	Anmerkungen zu den Evangelien : Teil 2

