
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 7

Artikel: Anmerkungen zu den Evangelien [Teil 1]

Autor: Mächler, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411741

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wo die guten Menschen mit ewigem
Glück, die bösen mit ewigen Qualen
bedacht werden? Muss ich an so ein
Jenseits glauben? Muss ich an ein
Wiedersehen mit den Mitmenschen
glauben? Aber wenn ich in den Himmel

komme, andere in die Hölle? Oder
umgekehrt? Ich zum Beispiel in die
Hölle, weil ich ungläubig bin? liebe
Angehörige in den Himmel, weil sie
gläubig sind? Werden sie da nicht
fragen: Wo ist der Vater? und traurig
sein, wenn sie von meinem Schicksal
erfahren? Und erführe ihre Seligkeit
dadurch nicht eine Einschränkung?
Oder sind Himmel und Hölle nicht
Orte, wie ich in einer theologischen
Schrift gelesen habe, sondern
sozusagen Gewissenszustände und hat der
Dichter recht, der schrieb: «In dir
trägst Himmel oder Hölle und deinen
Richter in der Brust»? Wie steht es in
diesem Falle mit den gewissenlosen
Leuten, z. B. den Wucherern, Ausbeutern,

Terroristen?
Oder ist man auch ein Christ, wenn
man sich unter Gott einfach eine Kraft
denkt, die alles durchwirkt, den
Kosmos, die irdische Natur und also auch
den Menschen? Diese Anschauung
nennt man Pantheismus (Gott überall).
Ist der Pantheist ein Christ?
Das Wort Christ weist darauf hin, dass
man auch an Christus glauben muss.
Aber auch hier drängt sich die Frage
auf: An Christus welcher Art? An den
Sohn Gottes? «Sohn» in welchem Sinne?

Bestand er schon vor seiner
Menschwerdung? War er am
Schöpfungswerk beteiligt? Ist er auf
widernatürliche Art entstanden? Muss ich
an die in der Bibel aufgezählten Wunder

glauben? an seine Auferstehung
von den Toten? an seine Himmelfahrt?
Oder genügt es, wenn ich ihn mir als
ausserordentlich fehlerfreien
Menschen mit eindringlicher Ueberzeu-
gungskraft vorstelle?
Ferner: Was hat es mit der Erlösung
auf sich? Diese geht doch auf die
Paradiesgeschichte mit der Erbsünde

zurück. Muss ich also, wenn ich ein
rechter Christ sein und an Christus als
den Erlöser glauben will, doch auch
an die durch Adam und Eva im Paradies

begangene Sünde glauben? Trotz
aller modernen Theologie? Oder ist
auch die Erlösung durch Christus nur
symbolisch aufzufassen, wie Himmel,
Hölle, Jenseits, gemäss der modernen
Theologie? Und wir hätten es also nur
mit Worten zu tun, nicht mit

Tatsachen?

Sie sehen, sehr geehrter Herr Theo¬

loge, der Weg zum christlichen Glauben

ist für einen Menschen, der
«auch im Kopfe ein Gewissen hat»,
mit einer Menge von Steinen des An-
stosses gepflastert. Können Sie diese
aus dem Wege räumen? Und die
unzähligen hier nicht genannten? Kön-

Aus Steinen darf Jesus nicht Brot
machen (Matth. 4, 2-4), aber aus Wasser

Wein (Joh. 2, 1-11). In der Wüste,
wo er mit Wundertaten weder Bewunderung

noch Aergernis erregt, sind sie
ihm Sünde. Dagegen «offenbart er
seine göttliche Herrlichkeit» vor einer
Hochzeitsgesellschaft, wobei es
allerdings verdächtig anmutet, dass er das
Mirakel erst zu vorgerückter Stunde
tut, zu einem Zeitpunkt, da die Leute
vermutlich nicht mehr ganz nüchtern
sind. An seiner Anwort auf die erste
Versuchung des Teufels bemerke man
das orakelhaft Ausweichende, das für
seine Gesprächsverfahren kennzeichnend

ist. Er geht nicht logisch auf die
Rede des Partners ein, sondern sagt
etwas, das wie ein Jiu-Jitsu-Griff des
Geistes jede Erörterung unterbindet.
«Der Mensch lebt nicht vom Brot
allein»: Was besagt dies gegen die
Wünschbarkeit, nach vierzigtägigem
Fasten in ein Stück Brot zu beissen?

*

«. denn ich bin sanftmütig und von
Herzen demütig.» (Matth. 11, 29.) Ein

paar Verse zuvor (11, 23) hat der
liebreiche Sanftmütige der Stadt Kaper-
naum die Höllenstrafe angekündigt,
weil sie unter dem Eindruck seiner
Wundertaten nicht in Sack und Asche
Busse tat. In der gleichen Rede (11,
27) proklamiert der von Herzen Demütige

seine völlige Verschiedenheit von
gewöhnlicher Menschenart und sein
Monopol in der Gotteserkenntnis.
Aber er könnte im gleichen Atemzug
sagen, neun Zehntel des
Menschengeschlechts müssten zur Hölle fahren
und die Barmherzigkeit des allmächtigen

Vaters im Himmel sei
unerschöpflich: in den Gehirnen der Theologen

wird er sich stets als der gütige
Vollkommene und unangreifbar Erhabene

abmalen, wie ihn die Kirchenkunst

auch äusserlich stets gemalt hat.

Allerdings bloss in ihren Gehirnen und
aufgrund ihres sentimentalen
Bibelverständnisses: Wenn er seinen profes-

nen Sie das Dornengestrüpp von
Widersprüchen, in das seit zweitausend
Jahren die Theologie den Begriff
«Christentum» verwoben hat, lösen,
so dass ich ihn mit meinem einfachen
Menschenverstand zu erfassen
imstande wäre? E- Brauchlin

sionellen Verkündigern von Mensch zu
Mensch begegnete, gefiele er ihnen
wahrscheinlich nicht besser als dazumal

den Pharisäern und Schriftgelehrten
und hätte selber an ihnen kein

grösseres Wohlgefallen.
*

Jesus sieht den Zöllner Levi an der
Zollstätte sitzen und spricht zu ihm:
«Folge mir nach!» Levi steht auf, ver-
lässt alles und folgt ihm nach (Lk. 5,
27 f.) Das ist ein Beispiel dafür, wie
Jesus, entgegen seinem eigenen Gebot

(Lk. 20, 25), dem Kaiser nicht gibt,
was des Kaisers ist. Die Zöllnerei
gehört zu der vom Kaiser errichteten
öffentlichen Ordnung. Aber der Mann,
den Jesus erwählt, muss seine
Zöllnergeschäfte von einer Minute zur
andern liegen lassen und sich in seine
Gefolgschaft einreihen. Die Christen
finden diese Geschichte erbaulich —
und halten es zugleich für einen
schätzenswerten Bestandteil der
Christlichkeit, wenn einer lebenslang
in der Erfüllung seiner Berufspflichten
ausharrt und keine «Dummheiten»
macht.

*

«. und selig ist, wer an mir keinen
Anstoss nimmt.» (Matth. 11, 6.) Er
hatte ein unvergleichliches Talent,
sich selber zum Anstoss zu machen.
Hier tut er es, indem er die Seligkeit
nur denen zugesteht, die sich an ihm
nicht ärgern. Denn nach seiner
dualistischen Denkweise bedeutet der
Spruch auch: Unselig, wer an mir
Anstoss nimmt! Jemand, der Seligkeit
verbreiten will, begeht keine derartige
Fehlsuggestion. Man weiss, dass ein
Radfahrer oft gerade dann in ein
Hindernis fährt, wenn er sich krampfhaft
bemüht, ihm auszuweichen. Jesus lässt
die Loi de l'effort converti (Baudouin)
zum Schaden seiner Hörer wirken. Er
ruft dem Radfahrer zu: «Sieh hier den
Stein des Anstosses, pass auf, sonst
gibt es ein Unglück!» Und der Arme
fährt hinein. («Du lässt den Armen

Anmerkungen zu den Evangelien

64



schuldig werden .») Er, der Freund
der Unmündigen, also einer, der
geneigt ist, das Unbewusste gegen das
Bewusste auszuspielen, regt die Be-
wusstheit gerade dort an, wo sie
Gefahr zeitigt.

*

Bemerkenswert ist der Uebergang von
der Lobpreisung des Vaters, der «es»
den Unmündigen geoffenbart habe, zu
der Behauptung, alles sei ihm vom Vater

übergeben worden (Matth. 11,
25—27). Die Feststellung, dass die
Wahrheit dort sei, wo es an Urteilskraft

fehlt, und die Proklamation der
eigenen göttlichen Vollmacht liegen
auf der gleichen Linie, diese wird
durch jene psychologisch vorbereitet.
«Aufklärung», sagt Kant, «ist der Ausweg

des Menschen aus seiner
selbstverschuldeten Unmündigkeit.»
Selbstverschuldet, soweit man dem schwachen

Menschen ein Selbstverschulden
zuschreiben darf, ist die Unmündigkeit

wohl hauptsächlich darum, weil
man sich dem Eindruck starker
Persönlichkeiten so gerne hingibt und
sich durch solche so leicht von den
Pflichten des Denkvermögens entbinden

lässt. Es kann in diesem Punkt

allerdings nicht von Nachfolge Jesu
die Rede sein, sondern bloss von
Gehorsam gegen ihn, denn er selber war
kein Vorbild der Unmündigkeit, er
verblüffte die Weisen schon als
Zwölfjähriger mit seiner Weisheit (Lk. 2,

46 f.).

«Ich bin nicht gekommen, den Frieden
zu bringen, sondern das Schwert.»
(Matth. 10, 34.) Wenn auch selten für
Sonntagspredigten verwertet, ist dieser

Spruch der Verbreitung des
Christentums doch förderlich gewesen. Er

imponiert den Männern, verschafft
ihnen die Beruhigung, dass es im
Christentum nicht schlechterdings
memmenhaft zugehen müsse. Vielleicht hat
Jesus bereits eine Ahnung dessen
gehabt, was Theodor Fontane
ausgesprochen hat: «Gerade die, die
dasselbe Ziel verfolgen, bekämpfen sich
immer am heftigsten untereinander,
vor allem auf christlichem Gebiet .»

Wie sich Matth. 10, 34, mit dem Gebot
der Feindesliebe, Matth. 5, 44, reimt,
kümmert die Glaubensstarken nicht.

Einerseits gebietet er: «Du sollst deinen

Nächsten lieben wie dich selbst.»
(Matth. 22, 39.) Andrerseits erklärt er:
«Wenn jemand zu mir kommt und nicht

seinen Vater und seine Mutter und
sein Weib und seine Kinder und seine
Brüder und seine Schwestern und
dazu auch sein Leben hasst, kann er
nicht mein Jünger sein.» (Lk. 14, 26.)
Soll man nun sich selber lieben und
den Nächsten ebenso oder, um ein
Jünger Jesu zu sein, sich selber hassen

und den Nächsten ebenso? Wohl
ist anzunehmen, dass er nicht ein
aggressiv feindseliges Hassen des
Vaters usw. verlangte, sondern bloss
meinte, derjenige, der ihm folgen
wolle, müsse sich entschieden jeder
andern, jeder «weltlichen» Bindung
entledigen, auch wenn dies als
Feindseligkeit gegenüber Nahestehenden

Bekanntlich verhält sich der Schweizer

französischer Zunge religiösen
Dingen gegenüber im allgemeinen
gleichgültiger als sein deutschsprachiger

Landsmann. Dies mag einerseits

auf das lateinische Temperament
und anderseits auf den Einfluss der
französischen Skeptiker und
Enzyklopädisten wie Voltaire, Diderot, d'Hol-
bach und andere zurückzuführen sein.
Woher diese Indifferenz auch kommen

mag, Abhilfe muss geschaffen werden,
sagten sich die kirchlichen Kreise und

begannen kräftig die religiöse
Werbetrommel zu schlagen.
So kündigte die grosse Genfer
Tageszeitung «La Suisse» am 30. März 1969,
also um die Osterzeit, in riesigen
Schlagzeilen das Johannes-Evangelium
an.' Die Geschichte ist als Reportage
in zeitgemässem Französisch verfasst
und mit Photographien von Jerusalem
versehen. Die ganze Prosa macht den
Eindruck eines «Blick-war-auch-da-
bei»-Berichtes. Die «Soci6te biblique
suisse», die den Text der Zeitung zur
Verfügung gestellt hat, will übrigens
alle vier Evangelien im Laufe dieses
Jahres in moderner Sprache herausgeben.

In der Ausgabe Nr. 8 vom 1. Juni 1969

veröffentlichte die Monatsschrift «30

JOURS», welche eine Auflage von
402 000 Exemplaren hat und sich im

Besitze des Verlegers von Senger
(Zürcher Sonntags-Journal, Elle)
befindet, einen Leitartikel aus der Feder
des Genfer Pfarrers Henry Babel unter

der Ueberschrift «La preuve de
l'existence de Dieu» (Der Beweis der

erschiene. Aber das Wort «hassen»
hat eben doch seine Wirkung getan,
und zwar, wie noch andere Weisungen
Jesu, im Sinne der Loi de l'effort con-
verti: die familiären Tugenden sind
entgegen seinem «Hassgebot» in der
Christenheit meist hoch in Ehren
gestanden. Man scheut vor der tatsächlichen

Befolgung des weltfeindlichen
Gebotes zurück, obschon es reine
Konsequenz der anerkannten
weltfeindlichen Religion ist, und verfällt in
die gegenteilige Anstrengung,
Familiensinn und Gruppeninteresse
angelegentlich zu pflegen.

Robert Mächler
(Fortsetzung folgt.)

Existenz Gottes). Der Verfasser
vergleicht — um die Leser von der
Existenz Gottes zu überzeugen — das
Weltall und dessen Elemente mit
einem Buch, dessen jeder einzelne
Teil ein Satz, ein Buchstabe oder ein
Wort ist. Pfarrer Babel stellt nun die
Frage, ob man mit Vernunft glauben
könne, durch das planlose In-die-Luft-
Werfen aller Buchstaben z. B. Tolstois
«Krieg und Frieden» zu schaffen. Oder
ob man etwa zu Beethovens 9.

Symphonie gelange durch das wahllose
Spielen irgend welcher Noten. Auch
wenn es der Wahrscheinlichkeitsrechnung

gemäss einen Hundertsatz oder
Bruchteil davon dieser Möglichkeit
gebe, so fordere der Glaube daran
doch einen viel grösseren Glaubensakt

als der Glaube, dass die Ordnung
des Weltalls auf der Wirkung des Willens

eines weisunggebenden Geistes
beruht. Der Verfasser behauptet
allgemein: ob man nun von einem
weisunggebenden Geist oder von einer
unendlich kleinen Chance spreche,
welche das Chaos aufgehalten hätte,
die Folgerung sei dieselbe, nämlich
die, dass die Entfaltung der Welt einer
höheren Macht zu verdanken sei. Um
seine These noch mehr^u bekräftigen,
schneidet der Genfer Kirchenmann
das Gebiet der Biologie an: Hätte
man aus einer lebenden Zelle durch
beliebiges Mischen von Atomen etwa
das Gehirn eines Leonardo da Vinci
schaffen können? Diese Möglichkeit
sei praktisch nicht vorhanden oder
dann entspräche sie einem Wunder!
Für den Leser, der sich nicht mit gei-

Religiöse MassenPropaganda in der welschen
Schweiz

65


	Anmerkungen zu den Evangelien [Teil 1]

