
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 7

Artikel: Nichts als Fragen

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411740

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


rende Abstraktionen sind, die nur über
gewisse Merkmale eines Gegenstandes

aussagen, nicht aber über sein
wirkliches Wesen erschöpfend
Auskunft geben. Denn wir wissen ja, kein
Tisch gleicht haargenau dem anderen,

keine Kuh ist wie die andere.
Das Symbol ist — Hayakawa zitiert
hier eine andere Semantikerin — die
Urausrüstung unseres Denkens. Er

gibt dann eine sehr interessante und

gerade für den Freidenker wichtige
Stufenfolge der sprachlichen und
künstlerischen Symbolik, die den
Entwicklungsphasen der menschlichen
Gesellschaften parallel läuft. In der
Urgesellschaft, als die Horden und
Stämme noch zahlenmässig klein waren

und auf engem Raum beieinander
lebten, war der Versammlungsplatz
der Gemeinschaft das Symbol der
Zusammengehörigkeit und der Kommunikation

untereinander. In der
Frühgeschichte selbst der von uns als solche

bezeichneten Kulturvölker finden
sich noch viele Beispiele für die
Symbolbedeutung des Versammlungsplatzes

(Forum Romanum!). Bevorzugte
Versammlungsplätze waren oft Hügel,
dort wurden die ersten Sammelstätten
der religiösen Kulte errichtet, Kirchen
und Tempel, die Hügelform spiegelt
sich in manchen Bauwerken der Frühzeit

— Mayatempel, indische und
chinesische Pagoden — wider. Auf der
nächsthöheren Entwicklungsstufe
dominiert dann das Symbol eines
überhöhten Menschen, eines Führers,
Königs, Gottes. Das Bekenntnis zu ihm

galt als Garantie dafür, dass man über
Grundtatsachen und Grundbegriffe
des Lebens und der Welt einer
Meinung war, dass man also gut miteinander

kommunizieren konnte, sich
untereinander verstehen mochte, auch

wenn eine unmittelbare Zusammenkunft
auf einem gemeinsamen Versammlungsplatz

wegen der Ausdehnung der
von den Völkern und Völkergruppen
besiedelten Räume nicht mehr möglich

war. Unter denen, die an den
gleichen Gott glaubten, war eine Verständigung

möglich, wer nicht an ihn

glaubte, einem anderen religiösen
Bekenntnis anhing, war Aussenseiter,
Fremder, Feind. Herrscher und Götter
sind also die Symbole dieser
Kommunikationsstufe, die durch Jahrtausende
die Menschheit dominiert hat. An die
Stelle des Versammlungsplatzes als
Basis der Kommunikation und als

Symbol der Zusammengehörigkeit ist
in dieser Phase, obwohl der zentrale
Versammlungsplatz mit Olympia, Rom,

Mekka auch in diese Zeiten hineinragt,

das überhöhte menschliche Idealbild,

Herrscher oder Gott getreten.
Die moderne Industriegesellschaft, in
die wir uns heute hineinleben, benötigt

aber zu ihrem Funktionieren eine
andere Basis der Kommunikation und
hat sie auch. Es ist die gemeinsame,
jederzeit und jedenorts nachprüfbare
Wahrnehmung. Drahtlos werden heute
von Tokio nach Paris oder Zürich die

genauen Bedingungen eines Erkenntnisse

liefernden Experiments übermittelt,

das dann an beiden Orten wiederholt

werden kann, um die Richtigkeit
seiner Ergebnisse und der aus ihnen

abgeleiteten Erkenntnisse bestätigt zu
finden oder nicht. Kurz, was einst für
die Menschen der Versammlungsplatz,
der König oder Gott waren, ist heute
die exakte Naturwissenschaft und ihre
Methode. Hayakawa schildert eingehend

die Uebergangserscheinungen,
die von der «Stufe der Herrschersymbole»

zu derjenigen der gemeinsamen
Wahrnehmungen und ihrer
Sprachsymbolik, der Sprachsymbolik der
exakten Wissenschaft führen. Wir können

aus Raumgründen dies nicht alles
wiedergeben, möchten es auch nicht,
denn wir wollen unsern Lesern die
Lektüre des Buches von Hayakawa
keineswegs ersparen, sondern im

Gegenteil zu ihr anreizen. Mit den
grundlegenden Kommunikationsprinzipien
und ihrer Symbolik ändern sich auch
die Wert- und Sittlichkeitsvorstellungen

der Menschen, ja selbst ihre
ästhetischen Auffassungen. Auch der
bildende Künstler, der lange genug in

den Bereichen der alten Herrschersymbolik

mit den verschiedensten
Formen religiöser Kunst gearbeitet
hat, ist heute zur Suche nach einer
neuen Symbolsprache aufgebrochen.
Das ist der tiefere Sinn der vielfältigen,

uns manchmal wenig
ansprechenden oder gar befremdenden
Richtungen des zeitgenössischen
Kunstschaffens. Abstrakte Kunst, Surrealismus,

Tachismus usw. sind uns oft noch

unverständlich, sie sind Versuche,
Experimente, neue Symbole und
Ausdrucksformen zu finden, und es mag
wohl auch noch einige'Zeit dauern, bis
sich befriedigende Lösungen ergeben.
Aber die Zeit der Herrscher- und
Gottessymbolik ist vorbei, die Zukunft
gehört der neuen wissenschaftlichen
Kommunikationsstufe. Die Orientierung

nach und an den Methoden der
exakten Naturwissenschaft wird
immer mehr zur Voraussetzung für das
Ueberleben der Menschheit. Weil wir

dies erkannt haben, brauchen uns die
oft chaotischen und beunruhigenden
Erscheinungen der Uebergangszeit
nicht zu schrecken. Es gibt einen Ausweg

aus dem Chaos, wir kennen ihn
und müssen ihn nur gehen.

Walter Gyssling

Nichts als Fragen

Sehr geehrter Herr Theologe, bitte,
helfen Sie mir aus der Patsche! Ich
weiss nämlich nicht, was ich, wenn ich
Christ werden wollte, glauben müsste,
um als richtiger Christ zu gelten. Ich
habe zwar in den Zeitungen, besonders

auf die kirchlichen Feiertage hin,
die erbaulichen Artikel aus theologischer

Hand gelesen, und auch viel
anderes auf diesem Gebiet. Aber ich bin
damit nicht zur Klarheit gekommen,
im Gegenteil. Denn da verhielt es sich
so: Die einen Verfasser packen den
feiertäglichen Stoff ganz weltlich, ja
sogar wissenschaftlich an; aber gegen
den Schluss hin verwedeln sie mit
einem frommen Schwänzchen die
ganze Denkmodernität. Andere sind
bibelnäher, wagen sich aber doch weiter

auf das schwankende Seil der
Symbolik hinaus, als es sich mit einem
zweifellosen Bibelglauben vereinbaren
Nesse. Man spürt ohne weiteres heraus,

dass es die einen, die für die
geistige Oberschicht schreiben, mit der
grossen Masse der Gläubigen und
Steuerchristen nicht verderben möchten,

während die andern sich bemühen,

das Hinterwäldlerische ihrer
Anschauungen mit modernem Firnis zu
übertünchen. Die beiden treffen sich
also auf einer Mittelposition, von der
man auf jede Seite abrutschen kann.
Aber das, worum es sich eigentlich
handeln würde, die Antwort auf die
Frage, was das für einen richtigen
Christen unabdingbare Glaubensgut
ausmache, erfährt man nicht.
Dass man als Christ an einen Gott
glauben muss, ist mir klar. Aber an
welchen? An den alt- oder neutesta-
mentlichen? (Zwischenfrage: Oder ist's
derselbe auf zwei verschiedenen
Entwicklungsstufen?) Wie soll ich mir
Gott vorstellen? Wie ihn grosse Künstler

dargestellt haben, also menschengleich?

Aber es heisst im 2. und im
5. Buch Mosis, man soll sich kein Bildnis

noch irgend ein Gleichnis machen
Weitere Fragen: Wo ist Gott? Im

Himmel? Gibt es einen Himmel? Gibt
es eine Hölle? Ein Jenseits irgendwo,

63



wo die guten Menschen mit ewigem
Glück, die bösen mit ewigen Qualen
bedacht werden? Muss ich an so ein
Jenseits glauben? Muss ich an ein
Wiedersehen mit den Mitmenschen
glauben? Aber wenn ich in den Himmel

komme, andere in die Hölle? Oder
umgekehrt? Ich zum Beispiel in die
Hölle, weil ich ungläubig bin? liebe
Angehörige in den Himmel, weil sie
gläubig sind? Werden sie da nicht
fragen: Wo ist der Vater? und traurig
sein, wenn sie von meinem Schicksal
erfahren? Und erführe ihre Seligkeit
dadurch nicht eine Einschränkung?
Oder sind Himmel und Hölle nicht
Orte, wie ich in einer theologischen
Schrift gelesen habe, sondern
sozusagen Gewissenszustände und hat der
Dichter recht, der schrieb: «In dir
trägst Himmel oder Hölle und deinen
Richter in der Brust»? Wie steht es in
diesem Falle mit den gewissenlosen
Leuten, z. B. den Wucherern, Ausbeutern,

Terroristen?
Oder ist man auch ein Christ, wenn
man sich unter Gott einfach eine Kraft
denkt, die alles durchwirkt, den
Kosmos, die irdische Natur und also auch
den Menschen? Diese Anschauung
nennt man Pantheismus (Gott überall).
Ist der Pantheist ein Christ?
Das Wort Christ weist darauf hin, dass
man auch an Christus glauben muss.
Aber auch hier drängt sich die Frage
auf: An Christus welcher Art? An den
Sohn Gottes? «Sohn» in welchem Sinne?

Bestand er schon vor seiner
Menschwerdung? War er am
Schöpfungswerk beteiligt? Ist er auf
widernatürliche Art entstanden? Muss ich
an die in der Bibel aufgezählten Wunder

glauben? an seine Auferstehung
von den Toten? an seine Himmelfahrt?
Oder genügt es, wenn ich ihn mir als
ausserordentlich fehlerfreien
Menschen mit eindringlicher Ueberzeu-
gungskraft vorstelle?
Ferner: Was hat es mit der Erlösung
auf sich? Diese geht doch auf die
Paradiesgeschichte mit der Erbsünde

zurück. Muss ich also, wenn ich ein
rechter Christ sein und an Christus als
den Erlöser glauben will, doch auch
an die durch Adam und Eva im Paradies

begangene Sünde glauben? Trotz
aller modernen Theologie? Oder ist
auch die Erlösung durch Christus nur
symbolisch aufzufassen, wie Himmel,
Hölle, Jenseits, gemäss der modernen
Theologie? Und wir hätten es also nur
mit Worten zu tun, nicht mit

Tatsachen?

Sie sehen, sehr geehrter Herr Theo¬

loge, der Weg zum christlichen Glauben

ist für einen Menschen, der
«auch im Kopfe ein Gewissen hat»,
mit einer Menge von Steinen des An-
stosses gepflastert. Können Sie diese
aus dem Wege räumen? Und die
unzähligen hier nicht genannten? Kön-

Aus Steinen darf Jesus nicht Brot
machen (Matth. 4, 2-4), aber aus Wasser

Wein (Joh. 2, 1-11). In der Wüste,
wo er mit Wundertaten weder Bewunderung

noch Aergernis erregt, sind sie
ihm Sünde. Dagegen «offenbart er
seine göttliche Herrlichkeit» vor einer
Hochzeitsgesellschaft, wobei es
allerdings verdächtig anmutet, dass er das
Mirakel erst zu vorgerückter Stunde
tut, zu einem Zeitpunkt, da die Leute
vermutlich nicht mehr ganz nüchtern
sind. An seiner Anwort auf die erste
Versuchung des Teufels bemerke man
das orakelhaft Ausweichende, das für
seine Gesprächsverfahren kennzeichnend

ist. Er geht nicht logisch auf die
Rede des Partners ein, sondern sagt
etwas, das wie ein Jiu-Jitsu-Griff des
Geistes jede Erörterung unterbindet.
«Der Mensch lebt nicht vom Brot
allein»: Was besagt dies gegen die
Wünschbarkeit, nach vierzigtägigem
Fasten in ein Stück Brot zu beissen?

*

«. denn ich bin sanftmütig und von
Herzen demütig.» (Matth. 11, 29.) Ein

paar Verse zuvor (11, 23) hat der
liebreiche Sanftmütige der Stadt Kaper-
naum die Höllenstrafe angekündigt,
weil sie unter dem Eindruck seiner
Wundertaten nicht in Sack und Asche
Busse tat. In der gleichen Rede (11,
27) proklamiert der von Herzen Demütige

seine völlige Verschiedenheit von
gewöhnlicher Menschenart und sein
Monopol in der Gotteserkenntnis.
Aber er könnte im gleichen Atemzug
sagen, neun Zehntel des
Menschengeschlechts müssten zur Hölle fahren
und die Barmherzigkeit des allmächtigen

Vaters im Himmel sei
unerschöpflich: in den Gehirnen der Theologen

wird er sich stets als der gütige
Vollkommene und unangreifbar Erhabene

abmalen, wie ihn die Kirchenkunst

auch äusserlich stets gemalt hat.

Allerdings bloss in ihren Gehirnen und
aufgrund ihres sentimentalen
Bibelverständnisses: Wenn er seinen profes-

nen Sie das Dornengestrüpp von
Widersprüchen, in das seit zweitausend
Jahren die Theologie den Begriff
«Christentum» verwoben hat, lösen,
so dass ich ihn mit meinem einfachen
Menschenverstand zu erfassen
imstande wäre? E- Brauchlin

sionellen Verkündigern von Mensch zu
Mensch begegnete, gefiele er ihnen
wahrscheinlich nicht besser als dazumal

den Pharisäern und Schriftgelehrten
und hätte selber an ihnen kein

grösseres Wohlgefallen.
*

Jesus sieht den Zöllner Levi an der
Zollstätte sitzen und spricht zu ihm:
«Folge mir nach!» Levi steht auf, ver-
lässt alles und folgt ihm nach (Lk. 5,
27 f.) Das ist ein Beispiel dafür, wie
Jesus, entgegen seinem eigenen Gebot

(Lk. 20, 25), dem Kaiser nicht gibt,
was des Kaisers ist. Die Zöllnerei
gehört zu der vom Kaiser errichteten
öffentlichen Ordnung. Aber der Mann,
den Jesus erwählt, muss seine
Zöllnergeschäfte von einer Minute zur
andern liegen lassen und sich in seine
Gefolgschaft einreihen. Die Christen
finden diese Geschichte erbaulich —
und halten es zugleich für einen
schätzenswerten Bestandteil der
Christlichkeit, wenn einer lebenslang
in der Erfüllung seiner Berufspflichten
ausharrt und keine «Dummheiten»
macht.

*

«. und selig ist, wer an mir keinen
Anstoss nimmt.» (Matth. 11, 6.) Er
hatte ein unvergleichliches Talent,
sich selber zum Anstoss zu machen.
Hier tut er es, indem er die Seligkeit
nur denen zugesteht, die sich an ihm
nicht ärgern. Denn nach seiner
dualistischen Denkweise bedeutet der
Spruch auch: Unselig, wer an mir
Anstoss nimmt! Jemand, der Seligkeit
verbreiten will, begeht keine derartige
Fehlsuggestion. Man weiss, dass ein
Radfahrer oft gerade dann in ein
Hindernis fährt, wenn er sich krampfhaft
bemüht, ihm auszuweichen. Jesus lässt
die Loi de l'effort converti (Baudouin)
zum Schaden seiner Hörer wirken. Er
ruft dem Radfahrer zu: «Sieh hier den
Stein des Anstosses, pass auf, sonst
gibt es ein Unglück!» Und der Arme
fährt hinein. («Du lässt den Armen

Anmerkungen zu den Evangelien

64


	Nichts als Fragen

