Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 7

Artikel: Nichts als Fragen

Autor: Brauchlin, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411740

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

rende Abstraktionen sind, die nur iiber
gewisse Merkmale eines Gegenstan-
des aussagen, nicht aber iliber sein
wirkliches Wesen erschépfend Aus-
kunft geben. Denn wir wissen ja, kein
Tisch gleicht haargenau dem ande-
ren, keine Kuh ist wie die andere.
Das Symbol ist — Hayakawa zitiert
hier eine andere Semantikerin — die
Urausristung unseres Denkens. Er
gibt dann eine sehr interessante und
gerade fiir den Freidenker wichtige
Stufenfolge der sprachlichen und
kiinstlerischen Symbolik, die den Ent-
wicklungsphasen der menschlichen
Gesellschaften parallel [4uft. In der
Urgesellschaft, als die Horden und
Stamme noch zahlenmissig klein wa-
ren und auf engem Raum beieinander
lebten, war der Versammlungsplatz
der Gemeinschaft das Symbol der Zu-
sammengehdorigkeit und der Kommuni-
kation untereinander. In der Friihge-
schichte selbst der von uns als sol-
che bezeichneten Kulturvélker finden
sich noch viele Beispiele fiir die Sym-
bolbedeutung des Versammlungsplat-
zes (Forum Romanum!). Bevorzugte
Versammlungsplitze waren oft Hiigel,
dort wurden die ersten Sammelstitten
der religiosen Kulte errichtet, Kirchen
und Tempel, die Hiigelform spiegelt
sich in manchen Bauwerken der Friih-
zeit — Mayatempel, indische und chi-
nesische Pagoden — wider. Auf der
niachsthoheren Entwicklungsstufe do-
miniert dann das Symbol eines iiber-
hohten Menschen, eines Fiihrers, Ko-
nigs, Gottes. Das Bekenntnis zu ihm
galt als Garantie dafiir, dass man tiber
Grundtatsachen und Grundbegriffe
des Lebens und der Welt einer Mei-
nung war, dass man also gut mitein-
ander kommunizieren konnte, sich un-
tereinander verstehen mochte, auch
wenn eine unmittelbare Zusammenkunft
auf einem gemeinsamen Versamm-
lungsplatz wegen der Ausdehnung der
von den Volkern und Volkergruppen
besiedelten Rdume nicht mehr moég-
lich war. Unter denen, die an den glei-
chen Gott glaubten, war eine Verstan-
digung méglich, wer nicht an ihn
glaubte, einem anderen religiésen Be-
kenntnis anhing, war Aussenseiter,
Fremder, Feind. Herrscher und Gotter
sind also die Symbole dieser Kommu-
nikationsstufe, die durch Jahrtausende
die Menschheit dominiert hat. An die
Stelle des Versammlungsplatzes als
Basis der Kommunikation und als
Symbol der Zusammengehdrigkeit ist
in dieser Phase, obwohl der zentrale
Versammlungsplatz mit Olympia, Rom,

Mekka auch in diese Zeiten hinein-
ragt, das iiberhéhte menschliche Ideal-
bild, Herrscher oder Gott getreten.

Die moderne Industriegesellschaft, in
die wir uns heute hineinleben, bend-
tigt aber zu ihrem Funktionieren eine
andere Basis der Kommunikation und
hat sie auch. Es ist die gemeinsame,
jederzeit und jedenorts nachpriifbare
Wahrnehmung. Drahtlos werden heute
von Tokio nach Paris oder Ziirich die
genauen Bedingungen eines Erkennt-
nisse liefernden Experiments iibermit-
telt, das dann an beiden Orten wieder-
holt werden kann, um die Richtigkeit
seiner Ergebnisse und der aus ihnen
abgeleiteten Erkenntnisse bestétigt zu
finden oder nicht. Kurz, was einst fiir
die Menschen der Versammlungsplatz,
der Kdnig oder Gott waren, ist heute
die exakte Naturwissenschaft und ihre
Methode. Hayakawa schildert einge-
hend die Uebergangserscheinungen,
die von der «Stufe der Herrschersym-
bole» zu derjenigen der gemeinsamen
Wahrnehmungen und ihrer Sprach-
symbolik, der Sprachsymbolik der
exakten Wissenschaft filhren. Wir kén-
nen aus Raumgriinden dies nicht alles
wiedergeben, méchten es auch nicht,
denn wir wollen unsern Lesern die
Lektire des Buches von Hayakawa
keineswegs ersparen, sondern im Ge-
genteil zu ihr anreizen. Mit den grund-
legenden  Kommunikationsprinzipien
und ihrer Symbolik @ndern sich auch
die Wert- und Sittlichkeitsvorstellun-
gen der Menschen, ja selbst ihre
dsthetischen Auffassungen. Auch der
bildende Kiinstler, der lange genug in
den Bereichen der alten Herrscher-
symbolik mit den verschiedensten
Formen religiéser Kunst gearbeitet
hat,' ist heute zur Suche nach einer
neuen Symbolsprache aufgebrochen.
Das ist der tiefere Sinn der vielfalti-
gen, uns manchmal wenig anspre-
chenden oder gar befremdenden Rich-
tungen des zeitgendssischen Kunst-
schaffens. Abstrakte Kunst, Surrealis-
mus, Tachismus usw. sind uns oft noch
unverstidndlich, sie sind Versuche, Ex-
perimente, neue Symbole und Aus-
drucksformen zu finden, und es mag
wohl auch noch einige‘Zeit dauern, bis
sich befriedigende Lésungen ergeben.
Aber die Zeit der Herrscher- und Got-
tessymbolik ist vorbei, die Zukunft ge-
hért der neuen wissenschaftlichen
Kommunikationsstufe. Die Orientie-
rung nach und an den Methoden der
exakten Naturwissenschaft wird im-
mer mehr zur Voraussetzung fiir das
Ueberleben der Menschheit. Weil wir

‘dies erkannt haben, brauchen uns die

oft chaotischen und beunruhigenden
Erscheinungen der Uebergangszeit
nicht zu schrecken. Es gibt einen Aus-
weg aus dem Chaos, wir kennen ihn
und miissen ihn nur gehen. '
Walter Gyssling

Nichts als Fragen

Sehr geehrter Herr Theologe, bitte,
helfen Sie mir aus der Patsche! Ich
weiss ndmlich nicht, was ich, wenn ich
Christ werden wollte, glauben miisste,
um als richtiger Christ zu gelten. Ich
habe zwar in den Zeitungen, beson-
ders auf die kirchlichen Feiertage hin,
die erbaulichen Artikel aus theologi-
scher Hand gelesen, und auch viel an-
deres auf diesem Gebiet. Aber ich bin
damit nicht zur Klarheit gekommen,
im Gegenteil. Denn da verhielt es sich
so: Die einen Verfasser packen den
feiertdglichen Stoff ganz weltlich, ja
sogar wissenschaftlich an; aber gegen
den Schluss hin verwedeln sie mit
einem frommen Schwinzchen die
ganze Denkmodernitdt. Andere sind
bibelnizher, wagen sich aber doch wei-
ter auf das schwankende Seil der
Symbolik hinaus, als es sich mit einem
zweifellosen Bibelglauben vereinbaren
liesse. Man spiirt ohne weiteres her-
aus, dass es die einen, die fiir die gei-
stige Oberschicht schreiben, mit der
grossen Masse der Glaubigen und
Steuerchristen nicht verderben moch-
ten, wihrend die andern sich bemii-
hen, das Hinterwéldlerische ihrer An-
schauungen mit modernem Firnis zu
ubertiinchen, Die beiden treffen sich
also auf einer Mittelposition, von der
man auf jede Seite abrutschen kann.
Aber das, worum es sich eigentlich
handeln wiirde, die Antwort auf die
Frage, was das fiir einen richtigen
Christen unabdingbare Glaubensgut
ausmache, erfdhrt man nicht.

Dass man als Christ an einen Gott
glauben muss, ist mir klar. Aber an
welchen? An den alt- oder neutesta-
mentlichen? (Zwischenfrage: Oder ist’s
derselbe auf zwei verschiedenen Ent-
wicklungsstufen?) Wie soll ich mir
Gott vorstellen? Wie ihn grosse Kiinst-
ler dargestellt haben, also menschen-
gleich? Aber es heisst im 2. und im
5. Buch Mosis, man soll sich kein Bild-
nis noch irgend ein Gleichnis machen
... Weitere Fragen: Wo ist Gott? Im
Himmel? Gibt es einen Himmel? Gibt
es eine Hélle? Ein Jenseits irgendwo,

63



wo die guten Menschen mit ewigem
Glick, die bdsen mit ewigen Qualen
bedacht werden? Muss ich an so ein

Jenseits glauben? Muss ich an ein

Wiedersehen mit den Mitmenschen
glauben? Aber wenn ich in den Him-
mel komme, andere in die Hélle? Oder
umgekehrt? Ich zum Beispiel in die
Hélle, weil ich ungldaubig bin? liebe
Angehdrige in den Himmel, weil sie
glaubig sind? Werden sie da nicht
fragen: Wo ist der Vater? und traurig
sein, wenn sie von meinem Schicksal
erfahren? Und erfilhre ihre Seligkeit
dadurch nicht eine Einschridnkung?
Oder sind Himmel und Hélle nicht
Orte, wie ich in einer theologischen
Schrift gelesen habe, sondern sozu-
sagen Gewissenszustinde und hat der
Dichter recht, der schrieb: «In dir
tragst Himmel oder Hélle und deinen
Richter in der Brust»? Wie steht es in
diesem Falle mit den gewissenlosen
Leuten, z. B. den Wucherern, Ausbeu-
tern, Terroristen?

Oder ist man auch ein Christ, wenn
man sich unter Gott einfach eine Kraft
denkt, die alles durchwirkt, den Kos-
mos, die irdische Natur und also auch
den Menschen? Diese Anschauung
- nennt man Pantheismus (Gott iiberall).
Ist der Pantheist ein Christ?

Das Wort Christ weist darauf hin, dass
man auch an Christus glauben muss.
Aber auch hier dréingt sich die Frage

auf: An Christus welcher Art? An den.

Sohn Gottes? «Sohn» in welchem Sin-
ne? Bestand er schon vor seiner
Menschwerdung? War er am Schop-
fungswerk beteiligt? Ist er auf wider-
natiirliche Art entstanden? Muss ich
an die in der Bibel aufgezihlten Wun-
der glauben? an seine Auferstehung
von den Toten? an seine Himmelfahrt?
Oder geniigt es, wenn ich ihn mir als
ausserordentlich  fehlerfreien Men-
schen mit eindringlicher Ueberzeu-
gungskraft vorstelle?

Ferner: Was hat es mit der Erlésung
auf sich? Diese geht doch auf die
Paradiesgeschichte mit der Erbsiin-
de zuriick. Muss ich also, wenn ich ein
rechter Christ sein und an Christus als
den Erloser glauben will, doch auch
an die durch Adam und Eva im Para-
dies begangene Siinde glauben? Trotz
aller modernen Theologie? Oder ist
auch die Erlésung durch Christus nur
symbolisch aufzufassen, wie Himmel,
Helle, Jenseits, gemdss der modernen
Theologie? Und wir hitten es also nur
mit Worten zu tun, nicht mit Tat-
sachen?

Sie sehen, sehr geehrter Herr Theo-

64

loge, der Weg zum christlichen Glau-
ben ist fir einen Menschen, der
«auch im Kopfe ein Gewissen hat»,
mit einer Menge von Steinen des An-
stosses gepflastert. Kénnen Sie diese
aus dem Wege rdaumen? Und die un-

‘zéhligen hier nicht genannten? Kon-

nen Sie das Dornengestriipp von Wi-
derspriichen, in das seit zweitausend
Jahren die Theologie den Begriff
«Christentum» verwoben hat, |6sen,
so dass ich ihn mit meinem einfachen
Menschenverstand zu erfassen im-
stande wire? E. Brauchlin

Anmerkungen zu den Evangelien

Aus Steinen darf Jesus nicht Brot
machen (Matth. 4, 2-4), aber aus Was-
ser Wein (Joh. 2, 1-11). In der Wiiste,
wo er mit Wundertaten weder Bewun-
derung noch Aergernis erregt, sind sie
ihm Siinde. Dagegen «offenbart er
seine gottliche Herrlichkeit» vor einer
Hochzeitsgesellschaft, wobei es aller-
dings verdichtig anmutet, dass er das
Mirakel erst zu vorgeriickter Stunde
tut, zu einem Zeitpunkt, da die Leute
vermutlich nicht mehr ganz niichtern
sind. An seiner Anwort auf die erste
Versuchung des Teufels bemerke man
das orakelhaft Ausweichende, das fiir
seine Gesprichsverfahren kennzeich-
nend ist. Er geht nicht logisch auf die
Rede des Partners ein, sondern sagt
etwas, das wie ein Jiu-Jitsu-Griff des
Geistes jede Erérterung unterbindet.
«Der Mensch lebt nicht vom Brot al-
leinn: Was besagt dies gegen die
Wiinschbarkeit, nach vierzigtigigem
Fasten in ein Stiick Brot zu beissen?

*

«...denn ich bin sanftmiitig und von
Herzen demiitig.» (Matth. 11, 29.) Ein
paar Verse zuvor (11, 23) hat der lieb-
reiche Sanftmiitige der Stadt Kaper-
naum die Héllenstrafe angekiindigt,
weil sie unter dem Eindruck seiner
Wundertaten nicht in Sack und Asche
Busse tat. In der gleichen Rede (11,
27) proklamiert der von Herzen Demii-
tige seine véllige Verschiedenheit von
gewdhnlicher Menschenart und sein
Monopol in der Gotteserkenntnis.
Aber er kénnte im gleichen Atemzug

"sagen, neun Zehntel des Menschen-

geschlechts miissten zur Hélle fahren
und die Barmherzigkeit des allmich-
tigen Vaters im Himmel sei uner-
schopflich: in den Gehirnen der Theo-
logen wird er sich stets als der giitige
Vollkommene und unangreifbar Erha-
bene abmalen, wie ihn die Kirchen-
kunst auch dusserlich stets gemalt hat.
Allerdings bloss in ihren Gehirnen und
aufgrund ihres sentimentalen Bibelver-
stédndnisses: Wenn er seinen profes-

sionellen Verkiindigern von Mensch zu
Mensch begegnete, gefiele er ihnen
wahrscheinlich nicht besser als dazu-
mal den Pharisdern und Schriftgelehr-
ten und hitte selber an ihnen kein
grosseres Wohlgefallen.

*

Jesus sieht den Z&llner Levi an der
Zollstétte sitzen und spricht zu ihm:
«Folge mir nach!» Levi steht auf, ver-
lasst alles und folgt ihm nach (Lk. 5,
27 f.) Das ist ein Beispiel dafiir, wie
Jesus, entgegen seinem eigenen Ge-
bot (Lk. 20, 25), dem Kaiser nicht gibt,
was des Kaisers ist. Die Zéllnerei ge-
h6rt zu der vom Kaiser errichteten 6f-
fentlichen Ordnung. Aber der Mann,
den Jesus erwihlt, muss seine Zll-
nergeschéfte von einer Minute zur an-
dern liegen lassen und sich in seine
Gefolgschaft einreihen. Die Christen
finden diese Geschichte erbaulich —
und halten es zugleich fiir einen
schitzenswerten  Bestandteil  der
Christlichkeit, wenn einer lebenslang
in der Erfiillung seiner Berufspflichten
ausharrt und keine «Dummbheiten»
macht.

«...und selig ist, wer an mir keinen
Anstoss nimmt.» (Matth. 11, 6.) Er
hatte ein unvergleichliches Talent,
sich selber zum Anstoss zu machen.
Hier tut er es, indem er die Seligkeit
nur denen zugesteht, die sich an ihm
nicht drgern. Denn nach seiner dua-
listischen Denkweise bedeutet der
Spruch auch: Unselig, wer an mir An-
stoss nimmt! Jemand, der Seligkeit
verbreiten will, begeht keine derartige
Fehlsuggestion. Man weiss, dass ein
Radfahrer oft gerade dann in ein Hin-
dernis fahrt, wenn er sich krampfhaft
bemliht, ihm auszuweichen. Jesus |4sst
die Loi de I'effort converti (Baudouin)
zum Schaden seiner Horer wirken. Er
ruft dem Radfahrer zu: «Sieh hier den
Stein des Anstosses, pass auf, sonst
gibt es ein Ungliick!» Und der Arme
fahrt hinein. («Du l4sst den Armen



	Nichts als Fragen

