Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 7

Artikel: Die Entwicklung der Kommunikationssymbole
Autor: Gyssling, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411739

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411739
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

gegenzutreten»? Die Kirche selber
war seit dem friilhen Mittelalter méch-
tig und reich und stritt gegen welt-
liche Macht und weltlichen Reichtum
bloss, wenn ihr eigener Vorteil durch
diese in Frage gestellt wurde. Das
Selbstlob der rémischen Kirche in
einem Rundschreiben Leos XIII. wider-
legend, sagt Karlheinz Deschner in
seinem «Christlichen Vorspiel» (im
Sammelband «Das Jahrhundert der
Barbarei»): «Wahr ist, dass alle so-
zialen Erleichterungen der Neuzeit
nicht durch die Kirche, sondern gegen
sie geschaffen wurden; dass die
Menschheit fast alle humaneren For-
men und Gesetze des Zusammen-
lebens verantwortungsbewussten aus-
serkirchlichen Kriften verdankt; dass
die Kirche, wie nicht ein Gegner des
Christentums, sondern der bedeuten-
de protestantische Theologe Martin
Dibelius schreibt, stets die ,Leibwache
von Despotismus und Kapitalismus’
gewesen ist.» Dem fligen wir bei, was
kiirzlich Reverend Lucious Walker jr.,
ein filhrender nordamerikanischer Pro-
testant, gesagt hat: «Es ist Travestie,
wie viel in Kirchen gegen soziale Un-
gerechtigkeiten gepredigt wird und
wie wenig wir fur ihre Beseitigung ge-
tan haben.»

Dibelius und Walker, das sind wohl
auch zwei der von Schoch gemeinten
«besten und kraftvollsten Représen-
tanten»? Ehre ihrem Wahrheitsmut —
aber da ihre Kraft nicht ausreicht, das
von ihnen Kritisierte zu dndern, sind
sie nicht so sehr Représentanten als
Randfiguren, die von den eigentlichen,
normgemissen Repridsentanten des
Priester- und Predigerstandes dauernd
uberspielt werden. Zudem bleibt ihre
Kirchenkritik, solange sie selber im
Kirchengehege bleiben, notwendig
oberflachlich, weil sie den Zusammen-
hang des Uebels mit den unglaubwiir-
digen Glaubenslehren nicht bemerken.
Auch Martin Luther King blieb als Kir-
chenmann im Gehege. Nach seinem
geschichtlich bedeutsamen Wirken,
als gewaltloser Kdmpfer fiir die Rech-
te der amerikanischen Neger, steht er
aber biblischem, insbesondere altte-
stamentlichem Geiste fern. Der allein
um Israel besorgte Gottesfanatiker Sa-
muel dédchte vom Lebensrecht der
amerikanischen Neger wahrscheinlich
nicht viel humaner als von dem der
Amalekiter. Jesus, auf den sich die
christlichen Pazifisten zu Unrecht be-
rufen, scheint Gewaltlosigkeit nur fir
private Konflikte empfohlen zu haben.
Paulus hatte den Negern zu Lincolns

62

Zeiten vermutlich abgeraten, den Skla-
venstand zu verlassen (1. Kor.7,20—
22), und fur ihre heutigen Forderun-
gen hitte er noch weniger ibrig,
«denn die Gestalt dieser Welt ver-
geht> (1.Kor.7,31). Auch da zeigt
sich, was die in ihre Deutungskiinste
verliebten Theologen nicht wahrhaben
wollen: die Bibel ist kein im heutigen
Sinn humanes Buch.

Gegen den Atheismus lidsst sich dies
und jenes einwenden, er fiihrt aber
nicht, wie Pfarrer Schoch meint,
zwangsldufig zur «Tyrannei des Men-

schen», Die Geschichte lehrt vielmehr,
dass solche Tyrannei mit Vorliebe den
Gottesglauben in ihren Dienst stellt.
Die Unfreiheit in den marxistischen
Staaten hat ihren Grund nicht im mar-
xistischen Atheismus, sondern in den
geschichtlichen Existenzbedingungen
dieser Staaten; sonst miisste die welt-
anschaulich gleichfalls an Marx orien-
tierte Sozialdemokratie dort, wo sie
regiert oder mitregiert, gleichfalls auf
Vernichtung der Freiheit ausgehen.

Robert Michler

Die Entwicklung der Kommunikationssymbole

Fiur den Menschen, der nun einmal
ein «zoon politikon», ein in Gemein-
schaften lebendes Wesen ist, wird
aus dieser seiner Grundeigenschaft
heraus die Kommunikation mit seines-
gleichen, das Sprechen, Verstehen,
die Uebermittlung von Informationen
zu einem wichtigen, wenn nicht dem
wichtigsten Instrument des Ueberle-
bens. Ohne Kommunikation kann die
Menschheit nicht existieren. Diese Etr-
kenntnis hat sich in den letzten Jah-
ren weit ausgebreitet und in einer
Reihe von fortgeschrittenen Léndern
zur Etablierung eines neuen Wissen-
schaftszweiges, der Kommunikations-
forschung gefiihrt, fiir die es auch in
der Schweiz (in Lausanne) einen Lehr-
stuhl gibt. Besonderen Aufschwung
hat die Kommunikationsforschung in
den USA genommen, wo viele Ge-
lehrte von der Soziologie, Psycholo-
gie, Psychoanalyse, Sprachforschung
und Semantik her zu ihr vorgestossen
sind. Namentlich die Semantiker ha-
ben dazu wertvolle Beitrdge geleistet,
und das vor wenigen Jahren in deul-
scher Uebersetzung erschienene Werk
des zurzeit wohl fiihrenden amerikani-
schen Semantikers, des derzeitigen
Rektors des State-College in San
Francisco, S.Il. Hayakawa «Sprache
im Denken und Handeln» haben wir
hier seinerzeit gewiirdigt und auch
zum Grundthema von Vortrdgen in un-
seren grosseren Ortsgruppen gemacht.
Von dem gleichen Gelehrten liegt nun
im Verlag der Darmstéadter Blatter die
deutsche Uebersetzung eines weiteren
Buches vor, das den ansprechenden
Titel «Vom Umgang mit sich und an-
deren» (amerikanische Originalaus-
gabe: «Symbol, -Status and persona-
lity») fuhrt. Hayakawa entwickelt darin

nicht nur seine Theorie der allgemei-
nen Semantik, sagt dem Leser noch
einmal sehr eindringlich, was das Wort
ist, namlich nie die Wirklichkeit, son-
dern ein aus Gerduschen bestehendes
allgemein anerkanntes Symbol fiir die
Wirklichkeit, das sich zu ihr verhilt
wie die Landkarte zum Gelédnde. Er
gibt dariiber hinaus (berzeugende
Beispiele von der Macht des Wortes
und der von ihm geweckten und mit
ihm jeweils verbundenen Vorstellun-
gen. Er stellt fest, dass die Menschen
meist von Symbolen gesteuert wer-
den, Wortsymbolen, die ihr Denken
formen und bestimmen, Statussymbo-
len, die sie oft Unsinnigkeiten treiben
lassen, weil sie dazu fihren, dass sich
die Menschen nicht mehr von echten,
natirlichen Bediirfnissen leiten las-
sen, sondern von denen eines Ich-lde-
als, das sie selbst auf Grund von Er-
fahrungen oder auch infolge propa-
gandistischer Einwirkungen von aussen
(man denke an die Geschiftsreklame!)
gebildet haben. Sind diese Darstellun-
gen recht instruktiv fiir den Umgang
mit sich selber, so wird in anderen
Kapiteln das Verhiltnis zwischen Pro-
paganda und Information untersucht.
Die Notwendigkeit von Abstraktionen
und Symbolen fiir die Verstiandigung
unter den Menschen wird nachdriick-
lich hervorgehoben. Sie dienen zur
Ordnung und Klassifizierung von Wahr-
nehmungen, iiber die wir zu einem
Einverstidndnis gelangt sind. «Die Art
unserer Sprache bestimmt die Art un-
seres Denkens». Unerlidsslich zu gei-
stiger Freiheit und Gesundheit ist nur,
dass wir uns dessen stets bewusst
bleiben und begreifen, wie selbst so-
genannte konkrete Bezeichnungen wie
Tisch, Kuh, Haus schon symbolisie-



rende Abstraktionen sind, die nur iiber
gewisse Merkmale eines Gegenstan-
des aussagen, nicht aber iliber sein
wirkliches Wesen erschépfend Aus-
kunft geben. Denn wir wissen ja, kein
Tisch gleicht haargenau dem ande-
ren, keine Kuh ist wie die andere.
Das Symbol ist — Hayakawa zitiert
hier eine andere Semantikerin — die
Urausristung unseres Denkens. Er
gibt dann eine sehr interessante und
gerade fiir den Freidenker wichtige
Stufenfolge der sprachlichen und
kiinstlerischen Symbolik, die den Ent-
wicklungsphasen der menschlichen
Gesellschaften parallel [4uft. In der
Urgesellschaft, als die Horden und
Stamme noch zahlenmissig klein wa-
ren und auf engem Raum beieinander
lebten, war der Versammlungsplatz
der Gemeinschaft das Symbol der Zu-
sammengehdorigkeit und der Kommuni-
kation untereinander. In der Friihge-
schichte selbst der von uns als sol-
che bezeichneten Kulturvélker finden
sich noch viele Beispiele fiir die Sym-
bolbedeutung des Versammlungsplat-
zes (Forum Romanum!). Bevorzugte
Versammlungsplitze waren oft Hiigel,
dort wurden die ersten Sammelstitten
der religiosen Kulte errichtet, Kirchen
und Tempel, die Hiigelform spiegelt
sich in manchen Bauwerken der Friih-
zeit — Mayatempel, indische und chi-
nesische Pagoden — wider. Auf der
niachsthoheren Entwicklungsstufe do-
miniert dann das Symbol eines iiber-
hohten Menschen, eines Fiihrers, Ko-
nigs, Gottes. Das Bekenntnis zu ihm
galt als Garantie dafiir, dass man tiber
Grundtatsachen und Grundbegriffe
des Lebens und der Welt einer Mei-
nung war, dass man also gut mitein-
ander kommunizieren konnte, sich un-
tereinander verstehen mochte, auch
wenn eine unmittelbare Zusammenkunft
auf einem gemeinsamen Versamm-
lungsplatz wegen der Ausdehnung der
von den Volkern und Volkergruppen
besiedelten Rdume nicht mehr moég-
lich war. Unter denen, die an den glei-
chen Gott glaubten, war eine Verstan-
digung méglich, wer nicht an ihn
glaubte, einem anderen religiésen Be-
kenntnis anhing, war Aussenseiter,
Fremder, Feind. Herrscher und Gotter
sind also die Symbole dieser Kommu-
nikationsstufe, die durch Jahrtausende
die Menschheit dominiert hat. An die
Stelle des Versammlungsplatzes als
Basis der Kommunikation und als
Symbol der Zusammengehdrigkeit ist
in dieser Phase, obwohl der zentrale
Versammlungsplatz mit Olympia, Rom,

Mekka auch in diese Zeiten hinein-
ragt, das iiberhéhte menschliche Ideal-
bild, Herrscher oder Gott getreten.

Die moderne Industriegesellschaft, in
die wir uns heute hineinleben, bend-
tigt aber zu ihrem Funktionieren eine
andere Basis der Kommunikation und
hat sie auch. Es ist die gemeinsame,
jederzeit und jedenorts nachpriifbare
Wahrnehmung. Drahtlos werden heute
von Tokio nach Paris oder Ziirich die
genauen Bedingungen eines Erkennt-
nisse liefernden Experiments iibermit-
telt, das dann an beiden Orten wieder-
holt werden kann, um die Richtigkeit
seiner Ergebnisse und der aus ihnen
abgeleiteten Erkenntnisse bestétigt zu
finden oder nicht. Kurz, was einst fiir
die Menschen der Versammlungsplatz,
der Kdnig oder Gott waren, ist heute
die exakte Naturwissenschaft und ihre
Methode. Hayakawa schildert einge-
hend die Uebergangserscheinungen,
die von der «Stufe der Herrschersym-
bole» zu derjenigen der gemeinsamen
Wahrnehmungen und ihrer Sprach-
symbolik, der Sprachsymbolik der
exakten Wissenschaft filhren. Wir kén-
nen aus Raumgriinden dies nicht alles
wiedergeben, méchten es auch nicht,
denn wir wollen unsern Lesern die
Lektire des Buches von Hayakawa
keineswegs ersparen, sondern im Ge-
genteil zu ihr anreizen. Mit den grund-
legenden  Kommunikationsprinzipien
und ihrer Symbolik @ndern sich auch
die Wert- und Sittlichkeitsvorstellun-
gen der Menschen, ja selbst ihre
dsthetischen Auffassungen. Auch der
bildende Kiinstler, der lange genug in
den Bereichen der alten Herrscher-
symbolik mit den verschiedensten
Formen religiéser Kunst gearbeitet
hat,' ist heute zur Suche nach einer
neuen Symbolsprache aufgebrochen.
Das ist der tiefere Sinn der vielfalti-
gen, uns manchmal wenig anspre-
chenden oder gar befremdenden Rich-
tungen des zeitgendssischen Kunst-
schaffens. Abstrakte Kunst, Surrealis-
mus, Tachismus usw. sind uns oft noch
unverstidndlich, sie sind Versuche, Ex-
perimente, neue Symbole und Aus-
drucksformen zu finden, und es mag
wohl auch noch einige‘Zeit dauern, bis
sich befriedigende Lésungen ergeben.
Aber die Zeit der Herrscher- und Got-
tessymbolik ist vorbei, die Zukunft ge-
hért der neuen wissenschaftlichen
Kommunikationsstufe. Die Orientie-
rung nach und an den Methoden der
exakten Naturwissenschaft wird im-
mer mehr zur Voraussetzung fiir das
Ueberleben der Menschheit. Weil wir

‘dies erkannt haben, brauchen uns die

oft chaotischen und beunruhigenden
Erscheinungen der Uebergangszeit
nicht zu schrecken. Es gibt einen Aus-
weg aus dem Chaos, wir kennen ihn
und miissen ihn nur gehen. '
Walter Gyssling

Nichts als Fragen

Sehr geehrter Herr Theologe, bitte,
helfen Sie mir aus der Patsche! Ich
weiss ndmlich nicht, was ich, wenn ich
Christ werden wollte, glauben miisste,
um als richtiger Christ zu gelten. Ich
habe zwar in den Zeitungen, beson-
ders auf die kirchlichen Feiertage hin,
die erbaulichen Artikel aus theologi-
scher Hand gelesen, und auch viel an-
deres auf diesem Gebiet. Aber ich bin
damit nicht zur Klarheit gekommen,
im Gegenteil. Denn da verhielt es sich
so: Die einen Verfasser packen den
feiertdglichen Stoff ganz weltlich, ja
sogar wissenschaftlich an; aber gegen
den Schluss hin verwedeln sie mit
einem frommen Schwinzchen die
ganze Denkmodernitdt. Andere sind
bibelnizher, wagen sich aber doch wei-
ter auf das schwankende Seil der
Symbolik hinaus, als es sich mit einem
zweifellosen Bibelglauben vereinbaren
liesse. Man spiirt ohne weiteres her-
aus, dass es die einen, die fiir die gei-
stige Oberschicht schreiben, mit der
grossen Masse der Glaubigen und
Steuerchristen nicht verderben moch-
ten, wihrend die andern sich bemii-
hen, das Hinterwéldlerische ihrer An-
schauungen mit modernem Firnis zu
ubertiinchen, Die beiden treffen sich
also auf einer Mittelposition, von der
man auf jede Seite abrutschen kann.
Aber das, worum es sich eigentlich
handeln wiirde, die Antwort auf die
Frage, was das fiir einen richtigen
Christen unabdingbare Glaubensgut
ausmache, erfdhrt man nicht.

Dass man als Christ an einen Gott
glauben muss, ist mir klar. Aber an
welchen? An den alt- oder neutesta-
mentlichen? (Zwischenfrage: Oder ist’s
derselbe auf zwei verschiedenen Ent-
wicklungsstufen?) Wie soll ich mir
Gott vorstellen? Wie ihn grosse Kiinst-
ler dargestellt haben, also menschen-
gleich? Aber es heisst im 2. und im
5. Buch Mosis, man soll sich kein Bild-
nis noch irgend ein Gleichnis machen
... Weitere Fragen: Wo ist Gott? Im
Himmel? Gibt es einen Himmel? Gibt
es eine Hélle? Ein Jenseits irgendwo,

63



	Die Entwicklung der Kommunikationssymbole

