
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 52 (1969)

Heft: 7

Artikel: Die Entwicklung der Kommunikationssymbole

Autor: Gyssling, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411739

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411739
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gegenzutreten»? Die Kirche selber
war seit dem frühen Mittelalter mächtig

und reich und stritt gegen weltliche

Macht und weltlichen Reichtum
bloss, wenn ihr eigener Vorteil durch
diese in Frage gestellt wurde. Das
Selbstlob der römischen Kirche in

einem Rundschreiben Leos XIII.
widerlegend, sagt Karlheinz Deschner in

seinem «Christlichen Vorspiel» (im
Sammelband «Das Jahrhundert der
Barbarei»): «Wahr ist, dass alle
sozialen Erleichterungen der Neuzeit
nicht durch die Kirche, sondern gegen
sie geschaffen wurden; dass die
Menschheit fast alle humaneren
Formen und Gesetze des Zusammenlebens

verantwortungsbewussten aus-
serkirchlichen Kräften verdankt; dass
die Kirche, wie nicht ein Gegner des
Christentums, sondern der bedeutende

protestantische Theologe Martin
Dibelius schreibt, stets die Leibwache
von Despotismus und Kapitalismus'
gewesen ist.» Dem fügen wir bei, was
kürzlich Reverend Lucious Walker jr.,
ein führender nordamerikanischer
Protestant, gesagt hat: «Es ist Travestie,
wie viel in Kirchen gegen soziale
Ungerechtigkeiten gepredigt wird und
wie wenig wir für ihre Beseitigung getan

haben.»
Dibelius und Walker, das sind wohl
auch zwei der von Schoch gemeinten
«besten und kraftvollsten Repräsentanten»?

Ehre ihrem Wahrheitsmut —

aber da ihre Kraft nicht ausreicht, das

von ihnen Kritisierte zu ändern, sind
sie nicht so sehr Repräsentanten als

Randfiguren, die von den eigentlichen,
normgemässen Repräsentanten des
Priester- und Predigerstandes dauernd
überspielt werden. Zudem bleibt ihre
Kirchenkritik, solange sie selber im

Kirchengehege bleiben, notwendig
oberflächlich, weil sie den Zusammenhang

des Uebels mit den unglaubwürdigen

Glaubenslehren nicht bemerken.
Auch Martin Luther King blieb als
Kirchenmann im Gehege. Nach seinem
geschichtlich bedeutsamen Wirken,
als gewaltloser Kämpfer für die Rechte

der amerikanischen Neger, steht er
aber biblischem, insbesondere altte-
stamentlichem Geiste fern. Der allein
um Israel besorgte Gottesfanatiker
Samuel dächte vom Lebensrecht der
amerikanischen Neger wahrscheinlich
nicht viel humaner als von dem der
Amalekiter. Jesus, auf den sich die
christlichen Pazifisten zu Unrecht
berufen, scheint Gewaltlosigkeit nur für
private Konflikte empfohlen zu haben.
Paulus hätte den Negern zu Lincolns

Zeiten vermutlich abgeraten, den
Sklavenstand zu verlassen (1. Kor. 7,20—
22), und für ihre heutigen Forderungen

hätte er noch weniger übrig,
«denn die Gestalt dieser Welt
vergeht» (1. Kor. 7,31). Auch da zeigt
sich, was die in ihre Deutungskünste
verliebten Theologen nicht wahrhaben
wollen: die Bibel ist kein im heutigen
Sinn humanes Buch.
Gegen den Atheismus lässt sich dies
und jenes einwenden, er führt aber
nicht, wie Pfarrer Schoch meint,
zwangsläufig zur «Tyrannei des Men-

Für den Menschen, der nun einmal
ein «zoon politikon», ein in
Gemeinschaften lebendes Wesen ist, wird
aus dieser seiner Grundeigenschaft
heraus die Kommunikation mit
seinesgleichen, das Sprechen, Verstehen,
die Uebermittlung von Informationen
zu einem wichtigen, wenn nicht dem
wichtigsten Instrument des Ueberle-
bens. Ohne Kommunikation kann die
Menschheit nicht existieren. Diese
Erkenntnis hat sich in den letzten Jahren

weit ausgebreitet und in einer
Reihe von fortgeschrittenen Ländern
zur Etablierung eines neuen
Wissenschaftszweiges, der Kommunikationsforschung

geführt, für die es auch in
der Schweiz (in Lausanne) einen Lehrstuhl

gibt. Besonderen Aufschwung
hat die Kommunikationsforschung in

den USA genommen, wo viele
Gelehrte von der Soziologie, Psychologie,

Psychoanalyse, Sprachforschung
und Semantik her zu ihr vorgestossen
sind. Namentlich die Semantiker
haben dazu wertvolle Beiträge geleistet,
und das vor wenigen Jahren in
deutscher Uebersetzung erschienene Werk
des zurzeit wohl führenden amerikanischen

Semantikers, des derzeitigen
Rektors des State-College in San

Francisco, S. I. Hayakawa «Sprache
im Denken und Handeln» haben wir
hier seinerzeit gewürdigt und auch

zum Grundthema von Vorträgen in

unseren grösseren Ortsgruppen gemacht.
Von dem gleichen Gelehrten liegt nun
im Verlag der Darmstädter Blätter die
deutsche Uebersetzung eines weiteren
Buches vor, das den ansprechenden
Titel «Vom Umgang mit sich und
anderen» (amerikanische Originalausgabe:

«Symbol, Status and persona-
lity») führt. Hayakawa entwickelt darin

sehen». Die Geschichte lehrt vielmehr,
dass solche Tyrannei mit Vorliebe den
Gottesglauben in ihren Dienst stellt.
Die Unfreiheit in den marxistischen
Staaten hat ihren Grund nicht im
marxistischen Atheismus, sondern in den
geschichtlichen Existenzbedingungen
dieser Staaten; sonst müsste die
weltanschaulich gleichfalls an Marx orientierte

Sozialdemokratie dort, wo sie
regiert oder mitregiert, gleichfalls auf
Vernichtung der Freiheit ausgehen.

Robert Mächler

nicht nur seine Theorie der allgemeinen

Semantik, sagt dem Leser noch
einmal sehr eindringlich, was das Wort
ist, nämlich nie die Wirklichkeit,
sondern ein aus Geräuschen bestehendes
allgemein anerkanntes Symbol für die
Wirklichkeit, das sich zu ihr verhält
wie die Landkarte zum Gelände. Er
gibt darüber hinaus überzeugende
Beispiele von der Macht des Wortes
und der von ihm geweckten und mit
ihm jeweils verbundenen Vorstellungen.

Er stellt fest, dass die Menschen
meist von Symbolen gesteuert werden,

Wortsymbolen, die ihr Denken
formen und bestimmen, Statussymbolen,

die sie oft Unsinnigkeiten treiben
lassen, weil sie dazu führen, dass sich
die Menschen nicht mehr von echten,
natürlichen Bedürfnissen leiten
lassen, sondern von denen eines Ich-Ideals,

das sie selbst auf Grund von
Erfahrungen oder auch infolge
propagandistischer Einwirkungen von aussen
(man denke an die Geschäftsreklame!)
gebildet haben. Sind diese Darstellungen

recht instruktiv für den Umgang
mit sich selber, so wird in anderen
Kapiteln das Verhältnis zwischen
Propaganda und Information untersucht.
Die Notwendigkeit von Abstraktionen
und Symbolen für die Verständigung
unter den Menschen wird nachdrücklich

hervorgehoben. Sie dienen zur
Ordnung und Klassifizierung von
Wahrnehmungen, über die wir zu einem
Einverständnis gelangt sind. «Die Art
unserer Sprache bestimmt die Art
unseres Denkens». Unerlässlich zu
geistiger Freiheit und Gesundheit ist nur,
dass wir uns dessen stets bewusst
bleiben und begreifen, wie selbst
sogenannte konkrete Bezeichnungen wie
Tisch, Kuh, Haus schon symbolisie-

Die Entwicklung der Kommunikationssymbole

62



rende Abstraktionen sind, die nur über
gewisse Merkmale eines Gegenstandes

aussagen, nicht aber über sein
wirkliches Wesen erschöpfend
Auskunft geben. Denn wir wissen ja, kein
Tisch gleicht haargenau dem anderen,

keine Kuh ist wie die andere.
Das Symbol ist — Hayakawa zitiert
hier eine andere Semantikerin — die
Urausrüstung unseres Denkens. Er

gibt dann eine sehr interessante und

gerade für den Freidenker wichtige
Stufenfolge der sprachlichen und
künstlerischen Symbolik, die den
Entwicklungsphasen der menschlichen
Gesellschaften parallel läuft. In der
Urgesellschaft, als die Horden und
Stämme noch zahlenmässig klein waren

und auf engem Raum beieinander
lebten, war der Versammlungsplatz
der Gemeinschaft das Symbol der
Zusammengehörigkeit und der Kommunikation

untereinander. In der
Frühgeschichte selbst der von uns als solche

bezeichneten Kulturvölker finden
sich noch viele Beispiele für die
Symbolbedeutung des Versammlungsplatzes

(Forum Romanum!). Bevorzugte
Versammlungsplätze waren oft Hügel,
dort wurden die ersten Sammelstätten
der religiösen Kulte errichtet, Kirchen
und Tempel, die Hügelform spiegelt
sich in manchen Bauwerken der Frühzeit

— Mayatempel, indische und
chinesische Pagoden — wider. Auf der
nächsthöheren Entwicklungsstufe
dominiert dann das Symbol eines
überhöhten Menschen, eines Führers,
Königs, Gottes. Das Bekenntnis zu ihm

galt als Garantie dafür, dass man über
Grundtatsachen und Grundbegriffe
des Lebens und der Welt einer
Meinung war, dass man also gut miteinander

kommunizieren konnte, sich
untereinander verstehen mochte, auch

wenn eine unmittelbare Zusammenkunft
auf einem gemeinsamen Versammlungsplatz

wegen der Ausdehnung der
von den Völkern und Völkergruppen
besiedelten Räume nicht mehr möglich

war. Unter denen, die an den
gleichen Gott glaubten, war eine Verständigung

möglich, wer nicht an ihn

glaubte, einem anderen religiösen
Bekenntnis anhing, war Aussenseiter,
Fremder, Feind. Herrscher und Götter
sind also die Symbole dieser
Kommunikationsstufe, die durch Jahrtausende
die Menschheit dominiert hat. An die
Stelle des Versammlungsplatzes als
Basis der Kommunikation und als

Symbol der Zusammengehörigkeit ist
in dieser Phase, obwohl der zentrale
Versammlungsplatz mit Olympia, Rom,

Mekka auch in diese Zeiten hineinragt,

das überhöhte menschliche Idealbild,

Herrscher oder Gott getreten.
Die moderne Industriegesellschaft, in
die wir uns heute hineinleben, benötigt

aber zu ihrem Funktionieren eine
andere Basis der Kommunikation und
hat sie auch. Es ist die gemeinsame,
jederzeit und jedenorts nachprüfbare
Wahrnehmung. Drahtlos werden heute
von Tokio nach Paris oder Zürich die

genauen Bedingungen eines Erkenntnisse

liefernden Experiments übermittelt,

das dann an beiden Orten wiederholt

werden kann, um die Richtigkeit
seiner Ergebnisse und der aus ihnen

abgeleiteten Erkenntnisse bestätigt zu
finden oder nicht. Kurz, was einst für
die Menschen der Versammlungsplatz,
der König oder Gott waren, ist heute
die exakte Naturwissenschaft und ihre
Methode. Hayakawa schildert eingehend

die Uebergangserscheinungen,
die von der «Stufe der Herrschersymbole»

zu derjenigen der gemeinsamen
Wahrnehmungen und ihrer
Sprachsymbolik, der Sprachsymbolik der
exakten Wissenschaft führen. Wir können

aus Raumgründen dies nicht alles
wiedergeben, möchten es auch nicht,
denn wir wollen unsern Lesern die
Lektüre des Buches von Hayakawa
keineswegs ersparen, sondern im

Gegenteil zu ihr anreizen. Mit den
grundlegenden Kommunikationsprinzipien
und ihrer Symbolik ändern sich auch
die Wert- und Sittlichkeitsvorstellungen

der Menschen, ja selbst ihre
ästhetischen Auffassungen. Auch der
bildende Künstler, der lange genug in

den Bereichen der alten Herrschersymbolik

mit den verschiedensten
Formen religiöser Kunst gearbeitet
hat, ist heute zur Suche nach einer
neuen Symbolsprache aufgebrochen.
Das ist der tiefere Sinn der vielfältigen,

uns manchmal wenig
ansprechenden oder gar befremdenden
Richtungen des zeitgenössischen
Kunstschaffens. Abstrakte Kunst, Surrealismus,

Tachismus usw. sind uns oft noch

unverständlich, sie sind Versuche,
Experimente, neue Symbole und
Ausdrucksformen zu finden, und es mag
wohl auch noch einige'Zeit dauern, bis
sich befriedigende Lösungen ergeben.
Aber die Zeit der Herrscher- und
Gottessymbolik ist vorbei, die Zukunft
gehört der neuen wissenschaftlichen
Kommunikationsstufe. Die Orientierung

nach und an den Methoden der
exakten Naturwissenschaft wird
immer mehr zur Voraussetzung für das
Ueberleben der Menschheit. Weil wir

dies erkannt haben, brauchen uns die
oft chaotischen und beunruhigenden
Erscheinungen der Uebergangszeit
nicht zu schrecken. Es gibt einen Ausweg

aus dem Chaos, wir kennen ihn
und müssen ihn nur gehen.

Walter Gyssling

Nichts als Fragen

Sehr geehrter Herr Theologe, bitte,
helfen Sie mir aus der Patsche! Ich
weiss nämlich nicht, was ich, wenn ich
Christ werden wollte, glauben müsste,
um als richtiger Christ zu gelten. Ich
habe zwar in den Zeitungen, besonders

auf die kirchlichen Feiertage hin,
die erbaulichen Artikel aus theologischer

Hand gelesen, und auch viel
anderes auf diesem Gebiet. Aber ich bin
damit nicht zur Klarheit gekommen,
im Gegenteil. Denn da verhielt es sich
so: Die einen Verfasser packen den
feiertäglichen Stoff ganz weltlich, ja
sogar wissenschaftlich an; aber gegen
den Schluss hin verwedeln sie mit
einem frommen Schwänzchen die
ganze Denkmodernität. Andere sind
bibelnäher, wagen sich aber doch weiter

auf das schwankende Seil der
Symbolik hinaus, als es sich mit einem
zweifellosen Bibelglauben vereinbaren
Nesse. Man spürt ohne weiteres heraus,

dass es die einen, die für die
geistige Oberschicht schreiben, mit der
grossen Masse der Gläubigen und
Steuerchristen nicht verderben möchten,

während die andern sich bemühen,

das Hinterwäldlerische ihrer
Anschauungen mit modernem Firnis zu
übertünchen. Die beiden treffen sich
also auf einer Mittelposition, von der
man auf jede Seite abrutschen kann.
Aber das, worum es sich eigentlich
handeln würde, die Antwort auf die
Frage, was das für einen richtigen
Christen unabdingbare Glaubensgut
ausmache, erfährt man nicht.
Dass man als Christ an einen Gott
glauben muss, ist mir klar. Aber an
welchen? An den alt- oder neutesta-
mentlichen? (Zwischenfrage: Oder ist's
derselbe auf zwei verschiedenen
Entwicklungsstufen?) Wie soll ich mir
Gott vorstellen? Wie ihn grosse Künstler

dargestellt haben, also menschengleich?

Aber es heisst im 2. und im
5. Buch Mosis, man soll sich kein Bildnis

noch irgend ein Gleichnis machen
Weitere Fragen: Wo ist Gott? Im

Himmel? Gibt es einen Himmel? Gibt
es eine Hölle? Ein Jenseits irgendwo,

63


	Die Entwicklung der Kommunikationssymbole

