
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 51 (1968)

Heft: 5

Artikel: Der erste Gegner des Christentums

Autor: Ohnemus, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411628

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411628
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dogmas oder in der erbaulichen der
Predigt.

Besonders deutlich wird die illusionäre

Einschätzung des Christentums
bei der Behandlung der politischen,
sozialen und wirtschaftlichen Fragen.
Salzmann schreibt: «Zum Einsatz, den
das Christentum wagen muss, gehört
ein das Diesseits gestaltender, auf
die Eroberung einer besseren Zukunft
gerichteter Glaube; und es gehört
dazu eine Kirche, die diesen Glauben
auf zeitgemässe Art lebendig
macht .» Damit sind Christentum
und Kirche überfordert. Wie Salzmann

an anderer Stelle des Buches
selber bemerkt, fehlt in der Bibel eine
«brauchbare Anleitung etwa für den
Aufbau eines christlichen Staates,
unserer Wirtschafts- und Sozialordnung,
für unsere Bewährung angesichts
konkreter sozialer Probleme». Und zwar,
so müssen wir beifügen, fehlt solche
Anleitung deshalb, weil Christus und
die Urchristen offenbar nur an das
ewige Seelenheil im Hinblick auf ein
nahes Weltende dachten, eine ausgebaute

Sozialordnung daher für unnötig

hielten. Die Kirchen haben es freilich

verstanden, sich mit herrschenden

weltlichen Mächten zu ihrem Vorteil

zu verbünden, sind aber auf sozialem

Gebiet nie führend vorangegangen,
sondern bestenfalls — mit Sozial-

Enzykliken und religiösem Sozialismus
— in einen verspäteten, innerlich
unwahren, lendenlahmen Wettbewerb
mit Marx und seinesgleichen eingetreten.

Wohl kann man Salzmann
beipflichten, wenn er sagt, die Abkehr
vom traditionellen christozentrischen
Glauben dürfe nicht mit
Glaubensfeindlichkeit oder Atheismus
gleichgesetzt werden — beipflichten insofern,

als sich das Glaubensleben nicht
in konfessionellen Formen erschöpft.
Das Christentum aber ist christozen-
trisch und bibelgebunden, und der
von Salzmann der Kirche zugedachte
Auftrag, «diese Welt zu bessern», ist
unbiblisch. Christus hat keineswegs
eine bessere Welt, sondern aus seiner

endzeitlichen Erwartung heraus
Drangsale und Katastrophen vorausgesagt.

Freiheitliche Denker pflegen heute
für die sogenannte pluralistische
Gesellschaft einzutreten und ideologische

Vereinheitlichung abzulehnen.
Auch Friedrich Salzmann tut so. Er
hat zwar die vortreffliche Idee, «man
sollte in die allgemeinen Schulpro¬

gramme neben Staats- und
Wirtschaftskunde auch geeignete
Immunisierungsübungen einbauen, damit der
Heranwachsende es besser lerne,
sich gegen Kollektivklischees und

klassenbedingte Rollenerwartungen,
gegen organisierte Verführungskünste
sowie primitives Reflexverhalten aus
dem eigenen Innern zu wappnen».
Das Ergebnis solcher Erziehungsarbeit,

versichert Salzmann, werde
jedoch bestimmt nicht ideologische
Vereinheitlichung sein. Indessen,
bevor man junge Menschen derart
immunisieren kann, müssen massgebende

Leute darüber einig geworden sein,
was denn als Kollektivklischees,
organisierte Verführungskunst usw. zu ver-
pönen sei. Der von Salzmann
abgelehnte ideologische Konsensus oder
imSinne desZweckes ausgedrückt, die

Uebereinstimmung im Wesentlich-Vernünftigen

ist also Voraussetzung der
aufklärerischen Erziehung. Was
Salzmann als im Gang befindliche
«Entwicklung zu übernational denkender
Vernunft» wahrzunehmen glaubt, führt
doch wohl zu allgemeiner Einigkeit in

den wesentlichen Lebens- und

Gesellschaftsfragen, wobei für den
geliebten Pluralismus auf künstlerischen
und verwandten Gebieten Spielraum

genug bleiben wird.
Der Pluralismus der Glaubensbekenntnisse

hingegen ist kein erhal-
tenswertes Kulturgut. Vorab die
Sachverwalter der positiven Religionen
werden es sein, die gegen Salzmanns

Vorschlag einer systematischen
Aufklärungsarbeit in den Schulen Bedenken

anmelden werden. Müssen sie
doch befürchten, dass nicht zuletzt
ihre Sache aufklärerisch durchleuch-
tet würde. Wenn Salzmann einerseits
richtig bemerkt, «dass in unserer Zeit

Der Philosoph und Weltmann Celsus

war der erste, der eine gründliche
Analyse des Christentums durchführte.
Er erkannte, dass die christliche Moral

der griechisch-römischen Kultur
schädlich war und wurde so neben
Lucian im 2. Jahrhundert der erste

grosse Gegner des Christentums.
Ueber Celsus existieren leider keine
Daten, weshalb wir weder sein Ge-
burts- noch sein Todesjahr kennen.
Und selbst sein Werk «Die wahre
Lehre» ist paradoxerweise nur durch

ein Glaube, der Gutes gestalten und
bewirken soll, nichts Unvernünftiges
zum Inhalt haben kann», anderseits
der Ansicht ist, zwischen entwickelter
Vernunft und Glauben bestehe keine
Kluft, so muss man fragen, an was für
einen Glauben er dabei denkt? Die

«grossen» Zeiten des Glaubens waren

ja immer Zeiten des widervernünftigen

Fanatismus und Terrorismus,
und prüft man unbefangen die
Glaubensinhalte, so kommt man zum

Schluss, dass es nicht anders sein
konnte. Wirklich im Einklang mit der
Vernunft ist wahrscheinlich nur jener
definierbare, gänzlich undogmatische
Glaube, den jeder denkende Mensch
als Bedürfnis und Trachten nach
einem Sinn des Lebens in sich selber
findet. Vernünftiges Denken und ver-
nunftmässiges Glauben allein werden
fähig sein, den materialistischen
Kommunismus zu besiegen, das heisst die
Kommunisten von der Notwendigkeit
der geistigen Freiheit zu überzeugen.
Eben das, den Sieg durch überzeugende

Gedankenarbeit, meint
Salzmann wohl selber mit den Worten:
«Ethisch ,gut', vom einzelnen und seinen

Motiven aus gesehen, kann der
blosse Protest sein, der gutgemeinte
Widerstand gegen das sichtbare
Uebel. Ethisch .vernünftig' ist erst ein

Handeln, das bewusst auf die künftige

Vermeidung jener Zwangssituationen

gerichtet ist, die aus Menschen,
die zur Friedfertigkeit fähig sind,
kriegsbereite Barbaren machen und

die, wenn es erst wieder einmal so
weit ist, es auch dem ausserhalb der
Kollektivleidenschaften stehenden
Individualisten verunmöglichen, seine
Ehrfurcht vor dem Leben, seine
bessere Gesinnung, sozial wirksam zu
bekennen.» Robert Mächler

Origenes' (185—254 u. Z.) Gegenschrift
«Contra Celsum» bekannt, das sich
aber durch die zahlreichen Zitate in

Origenes' Schrift weitgehend
rekonstruieren lässt.
Bei Celsus (alle Historiker vermögen
immer nur das Jahr 178 u.Z. anzugeben)

ging es vornehmlich um die
Verteidigung des antiken Gedankenguts
gegenüber der zersetzenden Lehre
der Christen. Er zeichnete sich durch
eine erstaunliche Kenntnis des Alten
und Neuen Testaments aus und lie-

47

Der erste Gegner des Christentums



ferte die erste Bibelkritik. Der trotz
seiner Kenntnisse eher naive Origenes

konnte nicht genug seinem
Erstaunen über Celsus' Gelehrtheit
Ausdruck geben.
In seiner Bibelkritik zeigte Celsus auf,
dass alles, was die Christen von der
Sintflut und dem künftigen Weltbrande

lehrten, durchaus nicht neu sei.
Die Ansichten der Griechen und
Barbaren seien lediglich falsch verstanden

worden. Will Durant lässt ihn
darüber mit beissendem Spott berichten:
«Sie sagen in irrtümlicher Annahme,
Gott werde wie ein Peiniger Feuer
tragend auf die Erde herabsteigen
so wird Gott selbst kommen oder seinen

Sohn schicken, damit die
Ungerechten von ihm dem Feuer übergeben

werden, wir übrigen aber mit ihm

ewiges Leben geniessen. Diese Dinge
sind erträglicher, wenn Regenwürmer
und Frösche, als wenn Juden und

Christen so miteinander streiten
Wenn einer ungelehrt, wenn einer
unvernünftig, wenn einer ungebildet,
wenn einer töricht ist, der solle
getrost kommen. Indem sie solche Leute

von vornherein als würdig ihres Gottes

bezeichnen, wollen sie offenbar
nur die einfältigen, gemeinen und

stumpfsinnigen Menschen, und nur
Sklaven, Weiber und Kinder überreden

und vermögen dies auch.»

Weiter wies Celsus den Christen
mangelnde Logik nach. Er bezeichnete

ihre Lehre als von ihrem

Ursprung her als barbarisch. Zudem
seien die von den Christen gelehrten
ethischen Grundlehren den griechischen

Philosophen entnommen. Ihre
Wissenschaft sei weder neu noch
ehrwürdig. Auch die Wunder Jesu hätten
auch von anderen vollbracht werden
können, wenn sie die gleichen Kenntnisse

erlangt hätten. Doch Celsus hielt
es für angebrachter, sich an die
Vernunft zu halten. Die Geburt des Jesus

aus einer Jungfrau hielt er für eine
Fiktion, wie ihm überhaupt die Ansichten

der Juden und Christen als
Unwissenheit erschienen, deren heilige
Worte er als verderblich betrachtete.
Wurde er schon durch die Geburt des
Jesus zu sehr an hellenische Mythen
erinnert, so empfand er es als völlig
widersprüchlich, dass bei den christlichen

Göttergeschichten ein Gott bittet

und Angst wegen seines Todes

zeigt.
Da die Christen offensichtlich die
Vernunft aus ihrer Lehre ausschlössen,

musste diese Celsus zwangsläufig als
eine Religion der Dummen,
Unvernünftigen und Sklaven erscheinen.
Und er war ehrlich empört über die
Verbreitung des Christentums. Er
empfand es als ungerecht, dass die
Christen lediglich den Sünder ansprachen

und den Makellosen zurückwiesen.

Ausserdem erschien ihm der Gott
der Christen insofern unmoralisch, als
er alle Menschen, die früher lebten,
von seiner Gnade ausschloss und auf
Heuchelei bedacht war. Er verglich die
christlichen Lehrer mit Quacksalbern,
die wohl versprechen, den Körper
gesund zu machen, aber die Leute von
kundigen Aerzten abhalten. Sie
predigen zu Einfältigen und Sklaven und
halten sie von der Wissenschaft fern.
Dennoch war Celsus nicht so sehr der
Skeptiker, als den ihn Will Durant
bezeichnet, aber er war gleichwohl tiefer,

als es dieser wahrhaben will. Celsus

bestritt keineswegs das Vorhandensein

von Göttern, die er für gut
und schön hielt. Aber er hat ihnen
jeglichen Einfluss auf die Vorsehung ab-

In unserer Märznummer haben wir
unsere Leser mit einem abwegigen
«Merkblatt für Arbeitnehmer» der
kantonalen Steuerverwaltung Bern
bekannt gemacht. Darin war festgelegt,
dass dem ausländischen Arbeitnehmer
beim Steuerabzug an der Quelle auch

gleichzeitig die Kirchensteuer
abgezogen werde. Wer keiner Kirche
angehört, hat sich dies von den drei
Landeskirchen bescheinigen zu lassen
und kann dann die Rückerstattung der
Kirchensteuer bei seiner Aufenthaltsgemeinde

verlangen. Auf Grund einer
Bescheinigung des Arbeitgebers über
die entrichteten Steuern werden dem
Arbeitnehmer die Kirchensteuern beim

Wegzug aus der Gemeinde zurückerstattet.

Diese stossende Regelung wurde
nicht nur im «Freidenker» angeprangert,

sondern unsere Berner
Gesinnungsfreunde haben auch in einer
Resolution von der kantonalen
Steuerverwaltung verlangt, dieses Merkblatt
zu ändern.

Die kantonale Steuerverwaltung teilte
daraufhin mit, dass sie sich der in der
Resolution «festgehaltenen Betrach-

gesprochen, womit er sich der Stoa
gegenüberstellte. Er berief sich
weitgehend auf die Naturgeschichte und
offenbarte auch pantheistische Ideen,
wenn er sagte, dass die ganze Natur
beseelt sei.
Doch Celsus ist nicht aus dieser Sicht
zu betrachten. Wie schon eingangs
erwähnt, ging es ihm vor allem um die
Bewahrung der griechisch-römischen
Kultur, die nun durch die christliche,
d. h. fremde, orientalische Lehre
bedroht war. Celsus ist also gewissermassen

als Humanist zu würdigen;
denn wenn wir den Humanismus
unbedingt bejahen, so klammern wir
ausdrücklich den christlichen aus. Wurzelt

doch der europäische Humanismus

ausschliesslich in der griechischrömischen

Antike, während der Beitrag

der christlichen Antike durchaus
irrelevant ist. Und in der grossartigen
Kontroverse mit dem Kirchenvater
Origenes zeigt sich die weitere
Bedeutung Celsus', die darin liegt, dass

er die Kirche zum Gespräch zwang.
Werner Ohnemus

tungsweise nicht anschliessen» könne.
Sie schreibt ferner:
«Wie sind der festen Ueberzeugung,
dass unsere Regelung betreffend die

Rückerstattung der Kirchensteuer vor
der Bundesverfassung standhält. Im

Rahmen des Quellensteuersystems
kann die Erhebung der Kirchensteuer
nicht auf andere Weise geregelt werden.

Ihre Behauptung, praktisch bezahle
auch der ausländische Arbeitnehmer
Kirchensteuer, ist unrichtig. Ihm steht

ja der Anspruch auf Rückerstattung
zu. Bei Vorliegen der notwendigen
Beweismittel wird der ausländische
Arbeitnehmer die bezahlten Kirchensteuern

tatsächlich zurückerhalten.
Ebenso unzutreffend ist Ihre durch
nichts bewiesene Behauptung, durch
die gerichtliche Anfechtung der in Art.
18 des grossrätlichen Dekretes
betreffend die Besteuerung der
ausländischen Arbeitnehmer vom 16. Mai

1967 geregelten Kirchensteuererhebung

gefährde ein Ausländer sein

Aufenthaltsrecht.
Im übrigen haben wir uns als

Verwaltungsbehörden an die gesetzlichen
Grundlagen zu halten.»

Nochmals die bernische Steuerverwaltung und die
Kirchensteuer der Gastarbeiter

48


	Der erste Gegner des Christentums

