Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 51 (1968)

Heft: 5

Artikel: Uberfordetes Christentum

Autor: Méachler, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411627

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nochmals «Kirche als Marktbude»

(Siehe Mérznummer dieses Blattes)

Wir haben die Klagen eines besorgten
Gldubigen tiber den Wande! derKirche
im Sinne der Verweltlichung aus der
«NZZ» abgedruckt. Ein Artikel in Nr. 6,
1968, des «Ziiri-Leu» unter dem Ti-
tel «Experimente in Schwamendingen»
veranlasst uns, auf das Thema zuriick-
zukommen. In dem genannten Quar-
tier der Stadt Ziirich (ehedem Bauern-
dorf) sind Pfarrer B. und die Planungs-
kommission der evang.-reform. Kirch-
gemeinde griindlich daran, «die Kluft
zwischen kirchlichem Leben und welt-
lichem Gegeniiber zu beseitigen». Und
man darf schon sagen, dass der Briik-
kenschlag einseitig von der Kirche
aus erfolgt, die der Weltlichkeit zu-
ruft: «Einen Augenblick! ich komme
gleich zu dir hiniiber, du brauchst dich
gar nicht zu bemiihen!» Pfarrer B. er-
klart: «Wir wollen keine Kirche, kei-
nen sakralen Raum, weil wir aus dem
Christentum auf keinen Fall eine Art
Kult machen wollen.» Er verlegt die
«Gottesdienste» in den Saal des
Kirchgemeindehauses  ausser am
Sonntagabend (vielleicht aus Riick-
sicht auf Betschwestern und alte
Weiblein). Am Nachmittag predigt er
«auf dem larmigen Hauptplatz Schwa-
mendingens». Warum auch nicht!
Wenn die Leute nicht dem Pfarrer
nachlaufen, so lauft eben er den Leu-
ten nach, so zum Beispiel ins
Schwimmbad. Pfarrer B. rithmt sich
eines Riesenerfolges. Vom néachsten
Sommer an will er es auch auf Fuss-
ballpldtzen versuchen. Auch da wird
es ihm an Publikum sicher nicht- feh-
len. Wenn man fir das gleiche Ein-
trittsgeld neben dem Spiel auch noch
einen Seelenspatz haben kann, warum
auch nicht?

Aber nicht nur der langweilige Kir-
chenraum ist ausgeschieden, sondern
auch die ebenso langweilige Orgel.
Vorgesehen ist auf Mitte Mai ein «Got-
tesdienst», an dem sich als Musikin-
strumente zum Cembalo Oboe, Quer-
flote und Bassgeige produzieren wer-
den. Auch das Kirchenlied hat ausge-

«Wenn ihr nicht umkehrt und wie die Kin-
der werdet, so werdet ihr nimmermehr in
das Himmelreich kommen.» (Matthéus 18,3)
Dieses Wort wird von den Pfaffischen zu-
gunsten der Blindgldaubigkeit gedeutet.
Blindgléubig ist aber nur das Kleinkind.
Das normalbegabte heranwachsende Kind
nimmt von Tag zu Tag an Urteilsvermé-
gen zu. Robert Méchler

46

dient. Ein Beatles-Schlager wie «All
you need is love» (Was ihr so nétig
habt, ist Liebe) macht die Zuhorer
empfanglicher fir die nachfolgende
Predigt iiber die Liebe.

Die Kirche ist aber nicht nur unsicher
geworden in der Art, wie sie an die
Menschen herantreten soll, sondern
auch in ihrer Stellungnahme in mora-
lischen Fragen, zum Beispiel der
Frauenkleidung. Mini oder nicht Mini
oder wieviel davon abweichend? An
einer Grossversammlung der «Jungen
Kirche» anfangs Méarz dieses Jahres
wurden Lichtbilder der neuen Mode als
abschreckende Beispiele vorgefiihrt.

I
Aber «dem wirksamen Aufzeigen nicht |
nachahmenswiirdiger Vorbilder fehlte
die geniigende Gegeniiberstellung
dessen, was erstrebenswert wire»,|.
heisst es im Bericht der «<NZZ». Damit:’
sei der Jugend kaum geholfen, sagt|
der Berichterstatter, und er bemerkt
mit  sichtlichem Unbehagen, dass
«selbst in kirchlichen Kreisen eine ge-
wisse Unsicherheit durchschimmere
und zwischen der Theorie und der|
praktischen  Anwendungsmdglichkeit
der neuen Moral fiir die Jugendlichen
eine allzu grosse Liicke klaffte».
Selbstversténdlich mischen wir uns da
nicht drein. Das Gesagte ist nur ein
Stiicklein  Situationsschilderung  mit
einem leisen Zusatz von Mitleid. E. Br.|

Uberfordertes Christentum

«Mit der Freiheit leben» betitelt sich
ein neues Buch von Friedrich Salz-
mann, das im Verlag des Schweizeri-
schen Ost-Instituts in Bern (Dr. Peter
Sager) erschienen ist. Wie schon die-
ser Verlag erraten ldsst, hat es den
Zweck, demwestlichen Menschen den
Riicken zu stiarken gegen die marxi-
stische lIdeologie, gegen die Versu-
chungen des totalitiren Staates. Salz-
mann ist ein vortrefflicher Anwalt des
Freiheitsgedankens, begabt mit einem
scharfen Auge fiir manche im Westen
selber sich regenden freiheitswidrigen
Tendenzen. Zustimmen kdnnen wir be-
sonders seiner Kritik des Nationalis-
mus. Weniger Uberzeugt seine Stel-
lungnahme zum Religionsproblem, was
hier mit einigen Bemerkungen begriin-
det werden soll.

Einleuchtend sagt er, die militarische
Bereitschaft des Westens sei als De-
fensivaufgabe zu bejahen, die ideelle
Auseinandersetzung mit dem Kommu-
nismus nur in der Offensive zu gewin-
nen. Die Offensivkraft des westlichen
Geistes aber kann nur aus berlege-
nem Wahrheitsgehalt kommen. Fried-
rich Salzmann ist kein Christ im histo-
rischen Sinn, er kann also nicht mei-
nen, das Christentum sei die Kraft-
quelle und dessen Herrschaft der
Zweck der geistigen Offensive. Vom
bekenntnismissigen Glauben insge-
samt denkt er skeptisch: «Zuviel ist
schon glaubigen Herzens, aus Dumm-
heit und Liebe, falsch gemacht wor-
den, zu h&ufig hat aufrichtiger Fana-
tismus Berge des Missverstehens auf-
gerichtet.» Es ist ihm klar, dass der

echte christliche Glaube auf den|
tberweltlich verstandenen Christus
bezogen ist, den ganzen Menschen
beansprucht und zum Missionieren|
dréngt, dass religidse Aussage undis-
kutabel und endgiiltig sein will. Aber|
dann redet er doch wieder so, als ob%
das Christentum mit einem von Grund|
aus freien Denken vereinbar und zum
Dienst an dessen weltlichen Zielset-
zungen fahig wire. Er hofft, die Ein-
sicht in unerforschte Geheimnisse des
Lebens und Sterbens werde den
Christen dazu bringen, den Monopol-
anspruch fiir seine Wahrheit preiszu-
geben. Offenheit fiir geistige Entwick-
lung und Neuschdpfung miisse auch
im theologischen Bereich vermehrt
und bewusst gepflegt werden.

Leider sind das triigerische Hoffnun-
gen. Der christliche Gespréichspart-
ner ist ja so gut wie immer Vertreter
einer bestimmten Kirche oder Sekte.
Seine «Offenheit» reicht bestenfalls
zum héflichen Wortgepldnkel aus, er-
laubt ihm jedoch nie, eine Ansicht
anzunehmen, die der Lehre der eige-
nen Bekenntnisgemeinschaft wider-
streitet; sonst miisste er diese verlas-
sen und, wenn er deren Funktionér
ist, seine wirtschaftliche und gesell-
schaftliche Stellung preisgeben. Im
Gespriach mag sich ein Pfarrer noch
so liberal gebarden, auf der Kanzel
ist er unweigerlich ein Verkiinder fel-
senfester Wahrheit. Die von Salzmann
bedauerte «Sicherheit der endgultig
fixierten Aussagen» ist im Christen-
tum durchgéngig anzutreffen, sei es in
der prophetischen Form des Bibelwor-
tes, sei es in der theologischen des



Dogmas oder in der erbaulichen der
Predigt.

Besonders deutlich wird die illusio-
ndre Einschatzung des Christentums
bei der Behandlung der politischen,
~ sozialen und wirtschaftlichen Fragen.
Salzmann schreibt: «Zum Einsatz, den
das Christentum wagen muss, gehért
ein das Diesseits gestaltender, auf
die Eroberung einer besseren Zukunft
gerichteter Glaube; und es gehért
dazu eine Kirche, die diesen Glauben
auf  zeitgemisse  Art lebendig
macht...» Damit sind Christentum
und Kirche iberfordert. Wie Salz-
mann an anderer Stelle des Buches
selber bemerkt, fehlt in der Bibel eine
«brauchbare Anleitung etwa fiir den
Aufbau eines christlichen Staates, un-
serer Wirtschafts- und Sozialordnung,
fir unsere Bewihrung angesichts kon-
kreter sozialer Probleme». Und zwar,
so missen wir beifiigen, fehlt solche
Anleitung deshalb, weil Christus und
die Urchristen offenbar nur an das
ewige Seelenheil im Hinblick auf ein
nahes Weltende dachten, eine ausge-
baute Sozialordnung daher fiir unné-
tig hielten. Die Kirchen haben es frei-
lich verstanden, sich mit herrschen-
den weltlichen Méchten zu ihrem Vor-
teil zu verbiinden, sind aber auf sozia-
lem Gebiet nie fiihrend vorangegan-
gen, sondern bestenfalls — mit Sozial-
Enzykliken und religidsem Sozialismus
— in einen verspéteten, innerlich un-
wahren, lendenlahmen Wettbewerb
mit Marx und seinesgleichen einge-
treten. Wohl kann man Salzmann bei-
pflichten, wenn er sagt, die Abkehr
vom traditionellen christozentrischen
Glauben dirfe nicht mit Glaubens-
feindlichkeit oder Atheismus gleich-
gesetzt werden — beipflichten inso-
fern, als sich das Glaubensleben nicht
in konfessionellen Formen erschopft.
Das Christentum aber ist christozen-
trisch und bibelgebunden, und der
von Salzmann der Kirche zugedachte
Auftrag, «diese Welt zu bessern», ist
unbiblisch. Christus hat keineswegs
eine bessere Welt, sondern aus sei-
ner endzeitlichen Erwartung heraus
Drangsale und Katastrophen voraus-
gesagt.

Freiheitliche Denker pflegen heute
fir die sogenannte pluralistische Ge-
sellschaft einzutreten und ideologi-
sche Vereinheitlichung abzulehnen.
Auch Friedrich Salzmann tut so. Er
hat zwar die vortreffliche ldee, «man
sollte in die allgemeinen Schulpro-

gramme neben Staats- und Wirt-
schaftskunde auch geeignete Immuni-
sierungsiibungen einbauen, damit der
Heranwachsende es besser lerne,
sich gegen Kollektivklischees und
klassenbedingte  Rollenerwartungen,
gegen organisierte Verfiihrungskiinste
sowie primitives Reflexverhalten aus
dem eigenen Innern zu wappnen».
Das Ergebnis solcher Erziehungsar-
beit, versichert Salzmann, werde je-
doch bestimmt nicht ideologische
Vereinheitlichung sein. Indessen, be-
vor man junge Menschen derart im-
munisieren kann, miissen massgeben-
de Leute dariiber einig geworden sein,
was denn als Kollektivklischees, orga-
nisierte Verfithrungskunst usw. zu ver-
ponen sei. Der von Salzmann abge-
lehnte ideologische Konsensus oder
imSinne desZweckes ausgedriickt,die
Uebereinstimmung im Wesentlich-Ver-
niinftigen ist also Voraussetzung der
aufklarerischen Erziehung. Was Salz-
mann als im Gang befindliche «Ent-
wicklung zu Ubernational denkender
Vernunft» wahrzunehmen glaubt, fiihrt
doch wohl zu allgemeiner Einigkeit in
den wesentlichen Lebens- und Ge-
sellschaftsfragen, wobei fir den ge-
liebten Pluralismus auf kiinstlerischen

und verwandten Gebieten Spiel-
raum genug bleiben wird.
Der Pluralismus der Glaubensbe-

kenntnisse hingegen ist kein erhal-
tenswertes Kulturgut. Vorab die Sach-
verwalter der positiven Religionen
werden es sein, die gegen Salzmanns
Vorschlag einer systematischen Auf-
klarungsarbeit in den Schulen Beden-
ken anmelden werden. Missen sie
doch befiirchten, dass nicht zuletzt
ihre Sache aufkldrerisch durchleuch-
tet wiirde. Wenn Salzmann einerseits
richtig bemerkt, «dass in unserer Zeit

ein Glaube, der Gutes gestalten und
bewirken soll, nichts Unverniinftiges
zum Inhalt haben kann», anderseits
der Ansicht ist, zwischen entwickelter
Vernunft und Glauben bestehe keine
Kluft, so muss man fragen, an was fiir
einen Glauben er dabei denkt? Die
«grossen» Zeiten des Glaubens wa-
ren ja immer Zeiten des widerverniinf-
tigen Fanatismus und Terrorismus,
und prift man unbefangen die Glau-
bensinhalte, so kommt man zum
Schluss, dass es nicht anders sein
konnte. Wirklich im Einklang mit der
Vernunft ist wahrscheinlich nur jener
definierbare, génzlich undogmatische
Glaube, den jeder denkende Mensch
als Bediirfnis und Trachten nach ei-
nem Sinn des Lebens in sich selber
findet. Verniinftiges Denken und ver-
nunftmissiges Glauben allein werden
fahig sein, den materialistischen Kom-
munismus zu besiegen, das heisst die
Kommunisten von der Notwendigkeit
der geistigen Freiheit zu liberzeugen.
Eben das, den Sieg durch liberzeu-
gende Gedankenarbeit, meint Salz-
mann wohl selber mit den Worten:

«Ethisch ,gut’, vom einzelnen und sei-
nen Motiven aus gesehen, kann der
blosse Protest sein, der gutgemeinte
Widerstand gegen das sichtbare
Uebel. Ethisch ,verniinftig’ ist erst ein
Handeln, das bewusst auf die kiinf-
tige Vermeidung jener Zwangssituatio-
nen gerichtet ist, die aus Menschen,
die zur Friedfertigkeit fihig sind,
kriegsbereite Barbaren machen und
die, wenn es erst wieder einmal so
weit ist, es auch dem ausserhalb der
Kollektivleidenschaften stehenden In-
dividualisten verunméglichen, seine
Ehrfurcht vor dem Leben, seine bes-
sere Gesinnung, sozial wirksam zu be-
kennen.» Robert Méchler

Der erste Gegner des Christentums

Der Philosoph und Weltmann Celsus
war der erste, der eine griindliche An-
alyse des Christentums durchfiihrte.
Er erkannte, dass die christliche Mo-
ral der griechisch-rémischen Kultur
schiadlich war und wurde so neben
Lucian im 2. Jahrhundert der erste
grosse Gegner des Christentums.

Ueber Celsus existieren leider keine
Daten, weshalb wir weder sein Ge-
burts- noch sein Todesjahr kennen.
Und selbst sein Werk «Die wahre
Lehre» ist paradoxerweise nur durch

Origenes’ (185—254 u.Z.) Gegenschrift
«Contra Celsum» bekannt, das sich
aber durch die zahlreichen Zitate in
Origenes’ Schrift weitgehend rekon-
struieren |&sst.

Bei Celsus (alle Historiker vermdgen
immer nur das Jahr 178 u. Z. anzuge-
ben) ging es vornehmlich um die Ver-
teidigung des antiken Gedankenguts
gegeniiber der zersetzenden Lehre
der Christen. Er zeichnete sich durch
eine erstaunliche Kenntnis des Alten
und Neuen Testaments aus und lie-

47



	Überfordetes Christentum

