
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 51 (1968)

Heft: 5

Artikel: Überfordetes Christentum

Autor: Mächler, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411627

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nochmals «Kirche als Marktbude»
(Siehe Märznummer dieses Blattes)

Wir haben die Klagen eines besorgten
Gläubigen über den Wandel der Kirche
im Sinne der Verweltlichung aus der
«NZZ» abgedruckt. Ein Artikel in Nr. 6,

1968, des «Züri-Leu» unter dem Titel

«Experimente in Schwamendingen»
veranlasst uns, auf das Thema
zurückzukommen. In dem genannten Quartier

der Stadt Zürich (ehedem Bauerndorf)

sind Pfarrer B. und die
Planungskommission der evang.-reform.
Kirchgemeinde gründlich daran, «die Kluft
zwischen kirchlichem Leben und
weltlichem Gegenüber zu beseitigen». Und
man darf schon sagen, dass der Brük-
kenschlag einseitig von der Kirche
aus erfolgt, die der Weltlichkeit
zuruft: «Einen Augenblick! ich komme
gleich zu dir hinüber, du brauchst dich
gar nicht zu bemühen!» Pfarrer B.
erklärt: «Wir wollen keine Kirche,
keinen sakralen Raum, weil wir aus dem
Christentum auf keinen Fall eine Art
Kult machen wollen.» Er verlegt die
«Gottesdienste» in den Saal des
Kirchgemeindehauses ausser am
Sonntagabend (vielleicht aus Rücksicht

auf Betschwestern und alte
Weiblein). Am Nachmittag predigt er
«auf dem lärmigen Hauptplatz Schwa-
mendingens». Warum auch nicht!
Wenn die Leute nicht dem Pfarrer
nachlaufen, so läuft eben er den Leuten

nach, so zum Beispiel ins
Schwimmbad. Pfarrer B. rühmt sich
eines Riesenerfolges. Vom nächsten
Sommer an will er es auch auf
Fussballplätzen versuchen. Auch da wird
es ihm an Publikum sicher nicht- fehlen.

Wenn man für das gleiche
Eintrittsgeld neben dem Spiel auch noch
einen Seelenspatz haben kann, warum
auch nicht?
Aber nicht nur der langweilige
Kirchenraum ist ausgeschieden, sondern
auch die ebenso langweilige Orgel.
Vorgesehen ist auf Mitte Mai ein
«Gottesdienst», an dem sich als
Musikinstrumente zum Cembalo Oboe, Querflöte

und Bassgeige produzieren werden.

Auch das Kirchenlied hat ausge-

«Wenn ihr nicht umkehrt und wie die Kinder

werdet, so werdet ihr nimmermehr in
das Himmelreich kommen.» (Matthäus 18,3)
Dieses Wort wird von den Pfäffischen
zugunsten der Blindgläubigkeit gedeutet.
Blindgläubig ist aber nur das Kleinkind.
Das normalbegabte heranwachsende Kind
nimmt von Tag zu Tag an Urteilsvermögen

zu. Robert Mächler

dient. Ein Beatles-Schlager wie «All
you need is love» (Was ihr so nötig
habt, ist Liebe) macht die Zuhörer
empfänglicher für die nachfolgende
Predigt über die Liebe.
Die Kirche ist aber nicht nur unsicher
geworden in der Art, wie sie an die
Menschen herantreten soll, sondern
auch in ihrer Stellungnahme in
moralischen Fragen, zum Beispiel der
Frauenkleidung. Mini oder nicht Mini
oder wieviel davon abweichend? An
einer Grossversammlung der «Jungen
Kirche» anfangs März dieses Jahres
wurden Lichtbilder der neuen Mode als
abschreckende Beispiele vorgeführt.

«Mit der Freiheit leben» betitelt sich
ein neues Buch von Friedrich
Salzmann, das im Verlag des Schweizerischen

Ost-Instituts in Bern (Dr. Peter
Sager) erschienen ist. Wie schon dieser

Verlag erraten lässt, hat es den
Zweck, dem westlichen Menschen den
Rücken zu stärken gegen die
marxistische Ideologie, gegen die
Versuchungen des totalitären Staates.
Salzmann ist ein vortrefflicher Anwalt des

Freiheitsgedankens, begabt mit einem
scharfen Auge für manche im Westen
selber sich regenden freiheitswidrigen
Tendenzen. Zustimmen können wir
besonders seiner Kritik des Nationalismus.

Weniger überzeugt seine
Stellungnahme zum Religionsproblem, was
hier mit einigen Bemerkungen begründet

werden soll.

Einleuchtend sagt er, die militärische
Bereitschaft des Westens sei als
Defensivaufgabe zu bejahen, die ideelle
Auseinandersetzung mit dem Kommunismus

nur in der Offensive zu gewinnen.

Die Offensivkraft des westlichen
Geistes aber kann nur aus überlegenem

Wahrheitsgehalt kommen. Friedrich

Salzmann ist kein Christ im
historischen Sinn, er kann also nicht meinen,

das Christentum sei die
Kraftquelle und dessen Herrschaft der
Zweck der geistigen Offensive. Vom

bekenntnismässigen Glauben insgesamt

denkt er skeptisch: «Zuviel ist
schon gläubigen Herzens, aus Dummheit

und Liebe, falsch gemacht worden,

zu häufig hat aufrichtiger
Fanatismus Berge des Missverstehens
aufgerichtet.» Es ist ihm klar, dass der

Aber «dem wirksamen Aufzeigen nicht
nachahmenswürdiger Vorbilder fehlte
die genügende Gegenüberstellung
dessen, was erstrebenswert wäre»,
heisst es im Bericht der «NZZ». Damit
sei der Jugend kaum geholfen, sagt
der Berichterstatter, und er bemerkt
mit sichtlichem Unbehagen, dass
«selbst in kirchlichen Kreisen eine
gewisse Unsicherheit durchschimmere
und zwischen der Theorie und der
praktischen Anwendungsmöglichkeit
der neuen Moral für die Jugendlichen
eine allzu grosse Lücke klaffte».
Selbstverständlich mischen wir uns da
nicht drein. Das Gesagte ist nur ein
Stücklein Situationsschilderung mit
einem leisen Zusatz von Mitleid. E. Br.

echte christliche Glaube auf den
überweltlich verstandenen Christus
bezogen ist, den ganzen Menschen
beansprucht und zum Missionieren
drängt, dass religiöse Aussage
undiskutabel und endgültig sein will. Aber
dann redet er doch wieder so, als ob
das Christentum mit einem von Grund

aus freien Denken vereinbar und zum
Dienst an dessen weltlichen Zielsetzungen

fähig wäre. Er hofft, die
Einsicht in unerforschte Geheimnisse des
Lebens und Sterbens werde den

Christen dazu bringen, den Monopolanspruch

für seine Wahrheit preiszugeben.

Offenheit für geistige Entwicklung

und Neuschöpfung müsse auch

im theologischen Bereich vermehrt
und bewusst gepflegt werden.
Leider sind das trügerische Hoffnungen.

Der christliche Gesprächspartner

ist ja so gut wie immer Vertreter
einer bestimmten Kirche oder Sekte.
Seine «Offenheit» reicht bestenfalls
zum höflichen Wortgeplänkel aus,
erlaubt ihm jedoch nie, eine Ansicht
anzunehmen, die der Lehre der eigenen

Bekenntnisgemeinschaft
widerstreitet; sonst müsste er diese verlassen

und, wenn er deren Funktionär
ist, seine wirtschaftliche und
gesellschaftliche Stellung preisgeben. Im

Gespräch mag sich ein Pfarrer noch

so liberal gebärden, auf der Kanzel
ist er unweigerlich ein Verkünder
felsenfester Wahrheit. Die von Salzmann
bedauerte «Sicherheit der endgültig
fixierten Aussagen» ist im Christentum

durchgängig anzutreffen, sei es in

der prophetischen Form des Bibelwortes,

sei es in der theologischen des

Überfordertes Christentum

46



Dogmas oder in der erbaulichen der
Predigt.

Besonders deutlich wird die illusionäre

Einschätzung des Christentums
bei der Behandlung der politischen,
sozialen und wirtschaftlichen Fragen.
Salzmann schreibt: «Zum Einsatz, den
das Christentum wagen muss, gehört
ein das Diesseits gestaltender, auf
die Eroberung einer besseren Zukunft
gerichteter Glaube; und es gehört
dazu eine Kirche, die diesen Glauben
auf zeitgemässe Art lebendig
macht .» Damit sind Christentum
und Kirche überfordert. Wie Salzmann

an anderer Stelle des Buches
selber bemerkt, fehlt in der Bibel eine
«brauchbare Anleitung etwa für den
Aufbau eines christlichen Staates,
unserer Wirtschafts- und Sozialordnung,
für unsere Bewährung angesichts
konkreter sozialer Probleme». Und zwar,
so müssen wir beifügen, fehlt solche
Anleitung deshalb, weil Christus und
die Urchristen offenbar nur an das
ewige Seelenheil im Hinblick auf ein
nahes Weltende dachten, eine ausgebaute

Sozialordnung daher für unnötig

hielten. Die Kirchen haben es freilich

verstanden, sich mit herrschenden

weltlichen Mächten zu ihrem Vorteil

zu verbünden, sind aber auf sozialem

Gebiet nie führend vorangegangen,
sondern bestenfalls — mit Sozial-

Enzykliken und religiösem Sozialismus
— in einen verspäteten, innerlich
unwahren, lendenlahmen Wettbewerb
mit Marx und seinesgleichen eingetreten.

Wohl kann man Salzmann
beipflichten, wenn er sagt, die Abkehr
vom traditionellen christozentrischen
Glauben dürfe nicht mit
Glaubensfeindlichkeit oder Atheismus
gleichgesetzt werden — beipflichten insofern,

als sich das Glaubensleben nicht
in konfessionellen Formen erschöpft.
Das Christentum aber ist christozen-
trisch und bibelgebunden, und der
von Salzmann der Kirche zugedachte
Auftrag, «diese Welt zu bessern», ist
unbiblisch. Christus hat keineswegs
eine bessere Welt, sondern aus seiner

endzeitlichen Erwartung heraus
Drangsale und Katastrophen vorausgesagt.

Freiheitliche Denker pflegen heute
für die sogenannte pluralistische
Gesellschaft einzutreten und ideologische

Vereinheitlichung abzulehnen.
Auch Friedrich Salzmann tut so. Er
hat zwar die vortreffliche Idee, «man
sollte in die allgemeinen Schulpro¬

gramme neben Staats- und
Wirtschaftskunde auch geeignete
Immunisierungsübungen einbauen, damit der
Heranwachsende es besser lerne,
sich gegen Kollektivklischees und

klassenbedingte Rollenerwartungen,
gegen organisierte Verführungskünste
sowie primitives Reflexverhalten aus
dem eigenen Innern zu wappnen».
Das Ergebnis solcher Erziehungsarbeit,

versichert Salzmann, werde
jedoch bestimmt nicht ideologische
Vereinheitlichung sein. Indessen,
bevor man junge Menschen derart
immunisieren kann, müssen massgebende

Leute darüber einig geworden sein,
was denn als Kollektivklischees,
organisierte Verführungskunst usw. zu ver-
pönen sei. Der von Salzmann
abgelehnte ideologische Konsensus oder
imSinne desZweckes ausgedrückt, die

Uebereinstimmung im Wesentlich-Vernünftigen

ist also Voraussetzung der
aufklärerischen Erziehung. Was
Salzmann als im Gang befindliche
«Entwicklung zu übernational denkender
Vernunft» wahrzunehmen glaubt, führt
doch wohl zu allgemeiner Einigkeit in

den wesentlichen Lebens- und

Gesellschaftsfragen, wobei für den
geliebten Pluralismus auf künstlerischen
und verwandten Gebieten Spielraum

genug bleiben wird.
Der Pluralismus der Glaubensbekenntnisse

hingegen ist kein erhal-
tenswertes Kulturgut. Vorab die
Sachverwalter der positiven Religionen
werden es sein, die gegen Salzmanns

Vorschlag einer systematischen
Aufklärungsarbeit in den Schulen Bedenken

anmelden werden. Müssen sie
doch befürchten, dass nicht zuletzt
ihre Sache aufklärerisch durchleuch-
tet würde. Wenn Salzmann einerseits
richtig bemerkt, «dass in unserer Zeit

Der Philosoph und Weltmann Celsus

war der erste, der eine gründliche
Analyse des Christentums durchführte.
Er erkannte, dass die christliche Moral

der griechisch-römischen Kultur
schädlich war und wurde so neben
Lucian im 2. Jahrhundert der erste

grosse Gegner des Christentums.
Ueber Celsus existieren leider keine
Daten, weshalb wir weder sein Ge-
burts- noch sein Todesjahr kennen.
Und selbst sein Werk «Die wahre
Lehre» ist paradoxerweise nur durch

ein Glaube, der Gutes gestalten und
bewirken soll, nichts Unvernünftiges
zum Inhalt haben kann», anderseits
der Ansicht ist, zwischen entwickelter
Vernunft und Glauben bestehe keine
Kluft, so muss man fragen, an was für
einen Glauben er dabei denkt? Die

«grossen» Zeiten des Glaubens waren

ja immer Zeiten des widervernünftigen

Fanatismus und Terrorismus,
und prüft man unbefangen die
Glaubensinhalte, so kommt man zum

Schluss, dass es nicht anders sein
konnte. Wirklich im Einklang mit der
Vernunft ist wahrscheinlich nur jener
definierbare, gänzlich undogmatische
Glaube, den jeder denkende Mensch
als Bedürfnis und Trachten nach
einem Sinn des Lebens in sich selber
findet. Vernünftiges Denken und ver-
nunftmässiges Glauben allein werden
fähig sein, den materialistischen
Kommunismus zu besiegen, das heisst die
Kommunisten von der Notwendigkeit
der geistigen Freiheit zu überzeugen.
Eben das, den Sieg durch überzeugende

Gedankenarbeit, meint
Salzmann wohl selber mit den Worten:
«Ethisch ,gut', vom einzelnen und seinen

Motiven aus gesehen, kann der
blosse Protest sein, der gutgemeinte
Widerstand gegen das sichtbare
Uebel. Ethisch .vernünftig' ist erst ein

Handeln, das bewusst auf die künftige

Vermeidung jener Zwangssituationen

gerichtet ist, die aus Menschen,
die zur Friedfertigkeit fähig sind,
kriegsbereite Barbaren machen und

die, wenn es erst wieder einmal so
weit ist, es auch dem ausserhalb der
Kollektivleidenschaften stehenden
Individualisten verunmöglichen, seine
Ehrfurcht vor dem Leben, seine
bessere Gesinnung, sozial wirksam zu
bekennen.» Robert Mächler

Origenes' (185—254 u. Z.) Gegenschrift
«Contra Celsum» bekannt, das sich
aber durch die zahlreichen Zitate in

Origenes' Schrift weitgehend
rekonstruieren lässt.
Bei Celsus (alle Historiker vermögen
immer nur das Jahr 178 u.Z. anzugeben)

ging es vornehmlich um die
Verteidigung des antiken Gedankenguts
gegenüber der zersetzenden Lehre
der Christen. Er zeichnete sich durch
eine erstaunliche Kenntnis des Alten
und Neuen Testaments aus und lie-

47

Der erste Gegner des Christentums


	Überfordetes Christentum

