
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 51 (1968)

Heft: 4

Artikel: Vergiss nie, dass der Mensch eher durch das glücklich wird [...]

Autor: Iselin, Isaac

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411607

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


lichkeit aufgelöst. «Die Kirche ist
weltlich oder sie ist überhaupt nicht
christliche Kirche.»

Doch siehe da! Gott und die göttliche
Jenseitigkeit als zweite Welt — plötzlich

ist das alles wieder da! Gott redet
wieder in die Realität der Diesseitswelt

hinein. So tapfer, so überzeugend
zuerst der Hinweis auf die Realität des
Diesseits in unseren Ohren geklungen
hat — es war das offenbar gar nicht
so ernst und auch gar nicht so
eindeutig gemeint. Wie ein starkes
Erdbeben ist die Ueberzeugung vom
sterbenden und vom bereits gestorbenen
Gott in die Kirche eingebrochen, aber
sofort nach dem Erdbeben wühlen die
Theologen eifrig wieder in den Trümmern

und suchen vom alten christlichen

Gottesglauben zu retten, was
noch zu retten ist. Alle die Vertreter
der Gott-ist-tot-Lehre sind heute damit

beschäftigt, sich hinter ihrer
Theothanatologie ein neues, besseres
Gottesbild zu schaffen und zu verkünden.
Zum blanken, sauberen und eindeutigen

Atheismus fehlen ihnen Mut und
Kraft. Lieber schleppen sie die
Gottesleiche mit sich herum, als dass sie
diese Last endlich einmal abwerfen
und sich mutig zu einer Lehre ganz
ohne Gott entscheiden. Am originellsten

ist hier wohl Bonhoeffer; er
meint, der echte Gott selbst wolle den
Abbau der christlichen Gotteslehre.
«Gott gibt uns zu wissen, dass wir
leben müssen als solche, die mit dem
Leben ohne Gott fertig werden. Der
Gott, der mit uns ist, ist der Gott, der
uns verlässt. — Der Gott, der uns in

der Welt leben lässt ohne die
Arbeitshypothese Gott, ist der Gott, vor dem
wir dauernd stehen. Vor und mit Gott
leben wir ohne Gott.»

Und genau so wie sein Vorbild
Bonhoeffer hält es unser Vortragender
van Biemen. Mit heller Stimme ruft er
die Kirche aus aller Jenseitigkeit heraus

und in die Welt herein — und hält
doch fest an einem Gott, «der die
Welt liebt». Er will die Kirche in die
Welt hineinführen, mehr als das, er
will sie verweltlichen — und will doch
inmitten der evangelischen Akademien
und Tagungszentren seinen Standort
haben. Mit der Mündigkeit des
Menschen, auf die sich van Biemen so
nachdrücklich beruft, mit der ist es
nicht weit her. Alle diese modernen
Theologen sind, mit Karl Barth

zusammen, gebunden an den Zauber
der Paradoxie, an den inneren Wider¬

spruch. «Gott ist uns nahe, gerade
weil er der uns so unendlich ferne
Gott ist.»
Es kann sein, dass ihnen derartige
Paradoxien über einige Schwierigkeiten

in ihrer Theologie hinweghelfen —

die reale Welt kann mit dieser
theologischen Paradoxie, sie kann mit dieser
Lehre von einem Gott, der mit Tod

abgegangen ist und trotzdem zugleich
liebend und wirkend überall präsent
ist, mit einem solchen Gott kann sie
nichts anfangen. Sie hört aus diesem
schwer zu verantwortenden theologischen

Spiel mit Worten und
Widersprüchen nur den hilflosen Versuch
der Theologie heraus, mit der heutigen
verzweifelten Lage irgendwie fertig zu
werden. Die reale Welt und alle ihre
Ungläubigen werden durch dies
hilflose Gestammel der Theologie nur
bestärkt in ihrer Ueberzeugung, dass
da nicht nur der christliche Gott,
sondern mit ihm auch der Gottesglaube
und die Kirche dem unausweichlichen
Ende entgegengehen.

V

Damit haben wir dem «Volksrecht»
den von ihm gewünschten Leserbescheid

gegeben. Ist die Redaktion
gewillt und bereit, sich zu diesem unserem

Bescheid zu äussern? Omikron

Kirche im Ghetto

Die Unruhe in den Pfarrhäusern wird
immer grösser, denn die Zahl der
ausschliesslichen «Steuerzettelchristen»,
die höchstens zu Taufe, Hochzeit und

Beerdigung die Kirche in Anspruch
nehmen, ansonsten in Ruhe gelassen
werden wollen, Fussball und Fernsehen

dem Kirchenbesuch vorziehen und

meinen, es genüge ja, wenn sie
Kirchensteuer bezahlen, wächst von Tag
zu Tag. Auf diese Verfallserscheinungen

bei den christlichen Kirchen wurde

in diesen Blättern — und nicht nur
hier — seit Jahren immer wieder
hingewiesen und auch berichtet, was der
Klerus nicht alles versucht, um hier
einen Wandel herbeizuführen. Diese
Versuche sind jedoch bis jetzt so gut
wie erfolglos geblieben. Weder Jazz-
noch Beatkonzerte in den Kirchen
konnten die Jugend dorthin locken,
oft erzielten sie sogar die unbeabsichtigte

gegenteilige Wirkung, dass sie
ältere treue Kirchgänger nun auch

Vergiss nie, dass der Mensch eher durch
das glücklich wird, was zu entbehren er
die Kraft hat, als durch das, was er
besitzt Isaac lselin

vom Kirchenbesuch abhielten, weil sie
das ihnen vertraute Bild der Kirche
dort nicht mehr fanden. Die Beunruhigung

des Klerus führte nun kürzlich
zu einer Tagung im Studienzentrum
Boldern, wo Pfarrer vornehmlich mit
Werbefachleuten und Journalisten
zusammentrafen, um unter dem Thema
«Werbung im Dienste der Kirche»
nach Wegen zu suchen, um die
Kirche aus ihrem Ghetto herauszuführen,
in das sie heute geraten ist. Wie nicht
anders zu erwarten, war die Ausbeute
dieser Tagung recht mager. Man
sprach von verbesserter Public-Rela-
tions-Pflege und konstatierte, dass die
klassischen Werbemittel der Kirche,
ins Auge fallende Bauwerke, Glockengeläute,

Pfarrzeitungen, ebenso
versagen, wie es nicht gelingt, mit
Jazzkonzerten, Zeitungsinseraten und mit
Hilfe der Massenmedien neue
Kirchgänger zu finden. Die Fernsehgottesdienste

werden meist nur von Personen

konsumiert, die an sich schon zu
den Treuesten der Treuen zählen,
aber wegen Alters oder Gebrechlichkeit

die Kirche nicht mehr besuchen
können. Dass die staatlichen und
halbstaatlichen Massenmedien dabei den
Kirchen oft die besten Sendezeiten
einräumen, ändert nichts an dem für
den Klerus so unbefriedigenden
Ergebnis.

Die relative Ratlosigkeit der Tagung
in Boldern rührt natürlich daher, dass

von dem eigentlichen Grund der
Interesselosigkeit, der die Kirche heute
immer mehr begegnet, nicht gesprochen

wurde und wohl auch nicht
gesprochen werden sollte: nämlich von
der in immer weiteren Kreisen erkannten

Unglaubwürdigkeit der kirchlichen
Botschaft. Gerissene Werbefachleute
mögen heute im Wettbewerb zweier
ungefähr gleichwertiger Waschmittel
mit ihren Ideen und Kampagnen eine
ausschlaggebende Rolle spielen. Aber
auch dem grössten Reklamegenie
dürfte es schwerfallen, in unserem
Zeitalter des elektrischen Lichts
Petroleumlampen als Massenartikel
durchzusetzen. Und so steht es auch
mit der Kirche: die Ware, die sie
anbietet, ist eben nicht mehr zeitgemäss.
Und wie sie nun auch verpackt wird,
sie findet immer weniger Abnehmer.

35


	Vergiss nie, dass der Mensch eher durch das glücklich wird [...]

