Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 51 (1968)

Heft: 4

Artikel: Ausbruchsversuch der Kirche?
Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411606

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Freidenker

Monatsschrift der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz

Nr.4 51.Jahrgang

Aarau, April 1968

Sie lesen in dieser Nummer...

/ o
) A5
Kirche im Ghetto
Die reformierte Kurie
Diderot und die Enzyklopadie

Der Gott, der Reben wachsen liess

Dr. Hermann Gschwind — 90 Jahre alt!

Der neunte April ist fiir uns alle ein
ganz besonderer Gedenktag, denn da
feiert Dr. Hermann Gschwind, einer
der ehrwiirdigen Patriarchen unserer
Bewegung, seinen 90. Geburtstag.

Geboren in Starrkirch bei Olten als
Sohn des christkatholischen Pfarrers
Paulin Gschwind, wurde Hermann
schicksalsmissig in den Raum geisti-
ger und konfessioneller Auseinander-
setzungen hineinversetzt; diese be-
gleiteten ihn denn auch durch das
ganze Leben. Er entschied sich zu-
néchst zum Studium der christkatholi-
schen Theologie an der Universitit
Bern, musste aber bald einsehen, dass
er sich zu diesem Beruf nicht eigne.
Die spateren Studien, z. T. in London,
Berlin und spéter auch in Paris, berei-
teten ihn auf das héhere Lehramt vor;
Schule und Unterricht wurden sein
Schicksal (Staatsschule, Lehrersemi-
nar, Universitdt und Volkshochschule).
Zu alledem kamen Familienverpflich-
tungen, denn seiner Ehe entsprossen
vier Séhne.

Im harten Kampf um die Wahrheits-
frage hielt er den Bestrebungen der
FVS unentwegt die Treue. Viele Jahre
hindurch hat er an keiner Delegierten-
versammlung gefehlt; mit seinen wohl
abgewogenen und immer vornehm for-
mulierten Voten half er iber manche
Schwierigkeiten hinweg und diente
vielen Ortsgruppen mit seinen sorg-
faltig ausgearbeiteten Vortrigen. Wo
es zur harten Auseinandersetzung mit
dem Gegner kam, stellte sich Her-
mann Gschind immer in die vorderste
Kampfreihe, so im Kampf um die Frei-
schulinitiative, um das Schulgebet, um

die Trennung von Kirche und Staat,
um die Aufhebung der theologischen
Fakultdt und zuletzt noch in der er-
folgreichen Abwehr eines Rechristiani-
sierungsversuches im Verfassungsrat
beider Basel. Fiir alle diese uns so
wertvollen Bemiihungen sei Hermann
Gschwind heute und hier unser herz-
lichster Dank ausgesprochen.

Hart griffen gelegentliche medizini-
sche Eingriffe in seinen Organismus,
hart auch gelegentlich der Tod in den
Kreis seiner ihm lieben Angehérigen
hinein. Mit erstaunlicher Widerstands-
kraft hat er alle diese Leiden durch-
gestanden.

Nach seinem Wegzug aus Riehen darf
er nun, umsorgt von bester Pflege, in
einem Hochhaus am Dorfrand von
Birsfelden einen schénen und ruhigen
Lebensabend geniessen. Lisst er in
stillen Stunden nachdenklich seinen
Blick tiber den Rhein, den Friedhof
Hérnli und tiber die stidlichsten Aus-
laufer des Schwarzwaldes gleiten, so
darf er mit Genugtuung sich der tief-
greifenden Wandlungen im grossen
weltanschaulichen Kampf der Gegen-
wart, darf sich aber auch bewusst wer-.
den der unaufhaltsamen Fortschritte
unserer Wahrheitsauffassung; und be-
wusst werden darf er sich auch seiner
eigenen Verdienste um den guten
Fortgang dieser verheissungsvollen
Entwicklung. H.

Ausbruchsversuch der Kirche ?

So iiberschreibt das «Volksrecht» vom
27. Januar 1968 seinen Bericht iiber
einen Vortrag im reformierten Stu-
dienzentrum Boldern oberhalb Manne-
dorf. Es sprach der Theologe Dr.
Adrianvan Biemen,Prasidentdes euro-
paischen Leiterkreises der evangeli-
schen Akademien, liber «Ziele evange-
lischer Akademiearbeit». Das «Volks-
recht» sieht in diesem Vortrag nicht
mehr und nicht weniger als den An-
satz zu einer geistigen Revolution und
bittet den Leser, seine Meinung iiber
den Inhalt dieses Vortrages der Re-
daktion mitzuteilen, da sie sich leb-
haft fiir diese unsere Meinung inter-
essiere. So sei's denn!

Die Redaktion spricht nicht vom Aus-
bruchsversuch eines Einzelnen aus
der Kirche; die Kirche selbst will aus-

brechen. Aus welchem geistigen Ker-
ker will sie denn ausbrechen, und wo-
hin geht nach gelungenem Ausbruch
die Fahrt?

Im Vortrag selbst, soweit er in der ge-
nannten Zeitungsnummer abgedruckt
ist, drdngen vier verschiedene Ele-
mente in den Vordergrund — sie vor
allem wollen beachtet und verstanden
sein:

1. In seinen letzten Schriften aus dem
Tegeler Gefidngnis in Berlin, bereits
umwittert von der Tragik der bevor-
stehenden Hinrichtung (Hitler!), be-
kennt sich der deutsche Theologe
Bonhoeffer zu der Ueberzeugung,
dass der Mensch von heute sich sei-
ner geistigen Miindigkeit durchaus be-
wusst geworden ist, dass er sich da-

33



Der Pressefonds

ist stets fiir Gaben empfénglich.
Postcheck-Konto 80 - 48 853
der Geschiftsstelle der FVS.
Besten Dank!

her auch in religidsen Fragen nicht
mehr géngeln lassen will. Wir zitieren:
«Wir gehen einer vollig religionslosen
Zeit entgegen; die Menschen kénnen
einfach, so wie sie nun einmal sind,
nicht mehr religiés sein. Auch dieje-
nigen, die sich ehrlich als religiés be-
zeichnen, praktizieren das in keiner
Weise ... Es zeigt sich, dass alles
auch ohne Gott geht, und zwar eben-
so gut wie vorher. Ebenso wie auf
wissenschaftlichem Gebiet wird im
allgemeinen menschlichen Bereich
Gott immer weiter aus dem Leben
zuriickgedréangt, er verliert an Bo-
den.»

2. Der Vortragende ist mit Recht da-
von iiberzeugt, dass die Welt sich fort-
wihrend weiterentwickelt, dass dar-
um auch die heutige Menschheit vor
einer véllig neuen Industrie- und Kon-
sumgesellschaft, vor einer tiefgrei-
fenden Umwertung aller Werte steht.
Sie muss diese neue Zeit kennen und
verstehen lernen, um sich in ihr halten
zu konnen.

3. Der Kirche wird vorgeworfen, dass
sie den Anschluss an die neue Zeit
und an die neue Welt bereits verpasst
und verloren hat. Sie hat sich aus der
heutigen Gesellschaft in ihre alten
kirchlichen Traditionen zuriickgezogen.
Daran kann und wird sie zugrunde
gehen. Es gibt fiir sie nur eine Mog-
lichkeit, nur einen Weg: Hinein in die
reale Entwicklung, in die neue Zeit, in
die neue Welt. «Die Kirche ist welt-
lich, oder sie ist {iberhaupt nicht
christliche Kirche.» — «Existenzgrund
und Existenzboden der Kirche ist die
Welt.»

4. Damit werden auch die evangeli-
schen Akademien vor eine neue Auf-
gabe gestellt. Die Erwachsenenbil-
dung muss die Pflicht auf sich neh-
men, den Uebergang in die neue Zeit
und vor allem den Zugang zur Welt
zu erméglichen.

So weit die geistigen Elemente, die
den Vorstoss van Biemens tragen.

Gerne lassen wir van Biemen selbst
zum Wort kommen, um sicher zu sein,
dass wir ihn richtig verstehen:

34

1. Die Hauptsiinde der Kirche ist, dass
sie sich der Welt entfremdet hat und
dann aus einer geistigen Inselexistenz
heraus bittere Predigten gegen die
miindige Welt aussendet.

2. Die Kirche ist weltlich oder sie ist
tiberhaupt nicht christliche Kirche.

3. Zunichst muss die Kirche in echter
Solidaritdat mit der Welt scharf zuhé-
ren, was da eigentlich alles passiert
in dieser von Gott geliebten Welt.

4. Auftrag der Kirche ist Dienst an
den Menschen, das heisst Dienst an
der Welt.

5. Wir miissen selbst experimentieren,
missen selbst alles Bestehende kri-
tisch iiberpriifen, wir miissen selbst
neue Weisen des Glaubens und des
Denkens iiber das Bose und das Gute
entwerfen.

6. Wir sind wohl oder iibel miindig
geworden.

7. Der Monolog des Lehrers, des Prie-
sters und des Pfarrers wird ersetzt
durch den Dialog zwischen miindigen
Laien.

8. Die heutige Gesellschaftsstruktur
verlangt eine wachsende Anzahl von
Menschen, die fiir miindig gehalten
werden kénnen.

Wir konnen solchen Sétzen und Auf-
fassungen nicht nur zustimmen, sie
erfilllen uns sogar mit Freude, mit
Hoffnung. Haben wir doch mit Nach-
druck immer und iiberall die These
vertreten, dass das zuverlassigste
Fundament fiir alle Welt- und Lebens-
orientierung diese kosmische Reali-
tat selbst und dann auch das von der
Wissenschaft zusammengetragene
Wissen iiber diese Realitit ist. Haben
wir uns doch darum bemiiht, nicht nur
die Kirche, sondern auch unsere Mit-
menschen aus dem Leeren aller Jen-
seitigkeit und aller gottlichen Offen-
barungen herauszuholen und hineinzu-
fiilhren in die reale Seinsfiille unserer
kosmischen Welt. Nach den vorliegen-
den Belegen kénnen wir van Biemens
Grundtendenz nicht anders verstehen
und nicht anders interpretieren als so:
Ja, es handelt sich tatsdchlich um
einen Ausbruchsversuch der Kirche;
die Kirche soll ausbrechen aus den
himmlischen R&aumen der christlich
verstandenen Jenseitigkeit; sie soll
sich voll und ganz auswirken in der
Realitat dieser irdischen Welt.

v

Nun aber unsere Kritik an van Bie-
mens Vortrag:

1. Nicht nur der konsequente Christ,
auch derkonsequente Philosoph trennt
scharf und genau den Seinsbereich
der Transzendenz und der gottlichen
Jenseitigkeit vom realen Seinsbereich
des Diesseits. Von der christlichen
Transzendenz her gesehen schuf Gott,
eben aus seiner Transzendenz heraus,
die reale Welt und den Menschen.
Hier ist und bleibt der christliche Gott
als Schopfer auch der absolute Herr
tber alles Geschehen und iiber alle
Naturgesetzlichkeit in der irdischen
Realitdt. Vom realen Seinsbereich der
Diesseitigkeit aus gesehen wird diese
christliche Sicht just und genau um
180 Grad gedreht; hier ist die kos-
mische Realitidt selbst das schopfe-
rische Fundament; aus dieser Realitit
heraus wird auch der Gottesglaube
und wird auch alle Religion geschaf-
fen. Diese diesseitige Sicht kennt we-
der einen realen Gott noch eine reale
Jenseitigkeit.

In konsequent christlicher und in kon-
sequent philosophisch-ontischer Sicht
schliesst die eine Schépfungskonzep-
tion die andere radikal aus. Ueber-
gidnge von der einen zur anderen
Seinskonzeption sind jetzt nicht mehr
moglich. Hier gibt es nur noch die
volle und reine Entscheidung zum
einen oder zum anderen.

2. Wer Theologenblut im Leibe hat
(Nietzsche!), weicht dieser Entschei-
dung aus. Er l3sst die beiden, sich ge-
genseitig ausschliessenden Seinskon-
zeptionen ruhig nebeneinander be-
stehen; darum will er auch Ueberginge
vom einen Seinsbereich in den ande-
ren; darum will er auch Offenbarun-
gen vom géttlichen Jenseits her in
das Diesseits hinein. Er will, bildlich
gesprochen, auf zwei Pferden zugleich
reiten. Und van Biemens hat Theolo-
genblut in reichlichem Ausmass im
Leibe. Da steht er zuerst gewaltig und
imposant, wie einer der grossen Pro-
pheten aus dem Alten Testament, und
weist mit energisch ausgestreckter
Hand in die diesseitige Welt hinein.
Hier im Diesseits erfiillen sie beide,
Kirche und Menschheit, ihre Aufgabe.
Hier und nur hier erfillt sich ihr
Schicksal. Der Hinweis auf das Dies-
seits geschieht mit einer derartigen
Ueberzeugungskraft und Energiefiille,
dass dariiber hinaus an eine christ-
liche Welt der Jenseitigkeit gar nicht
mehr zu denken ist. Die Christlichkeit
wird geradezu in die Weltlichkeit her-
eingenommen, sie wird in der Welt-



lichkeit aufgelést. «Die Kirche ist
weltlich oder sie ist Uiberhaupt nicht
christliche Kirche.»

Doch siehe da! Gott und die géttliche
Jenseitigkeit als zweite Welt — pl6tz-
lich ist das alles wieder da! Gott redet
wieder in die Realitdt der Diesseits-
welt hinein. So tapfer, so iberzeugend
zuerst der Hinweis auf die Realitét des
Diesseits in unseren Ohren geklungen
hat — es war das offenbar gar nicht
so ernst und auch gar nicht so ein-
deutig gemeint. Wie ein starkes Erd-
beben ist die Ueberzeugung vom ster-
benden und vom bereits gestorbenen
Gott in die Kirche eingebrochen, aber
sofort nach dem Erdbeben wiihlen die
Theologen eifrig wieder in den Triim-
mern und suchen vom alten christ-
lichen Gottesglauben zu retten, was
noch zu retten ist. Alle die Vertreter
der Gott-ist-tot-Lehre sind heute da-
mit beschiftigt, sich hinter ihrer Theo-
thanatologie ein neues, besseres Got-
tesbild zu schaffen und zu verkiinden.
Zum blanken, sauberen und eindeu-
tigen Atheismus fehlen ihnen Mut und
Kraft. Lieber schleppen sie die Got-
tesleiche mit sich herum, als dass sie
diese Last endlich einmal abwerfen
und sich mutig zu einer Lehre ganz
ohne Gott entscheiden. Am originell-
sten ist hier wohl Bonhoeffer; er
meint, der echte Gott selbst wolle den
Abbau der christlichen Gotteslehre.
«Gott gibt uns zu wissen, dass wir
leben miissen als solche, die mit dem
Leben ohne Gott fertig werden. Der
Gott, der mit uns ist, ist der Gott, der
uns verldsst. — Der Gott, der uns in
der Welt leben ldsst ohne die Arbeits-
hypothese Gott, ist der Gott, vor dem
wir dauernd stehen. Vor und mit Gott
leben wir ohne Gott.»

Und genau so wie sein Vorbild Bon-
hoeffer hilt es unser Vortragender
van Biemen. Mit heller Stimme ruft er
die Kirche aus aller Jenseitigkeit her-
aus und in die Welt herein — und hilt
doch fest an einem Gott, «der die
Welt liebt». Er will die Kirche in die
Welt hineinfiihren, mehr als das, er
will sie verweltlichen — und will doch
inmitten der evangelischen Akademien
und Tagungszentren seinen Standort
haben. Mit der Miindigkeit des Men-
schen, auf die sich van Biemen so
nachdriicklich beruft, mit der ist es
nicht weit her. Alle diese modernen
Theologen sind, mit Karl Barth zu-
sammen, gebunden an den Zauber
der Paradoxie, an den inneren Wider-

spruch. «Gott ist 'uns nahe, gerade
weil er der uns so unendlich ferne
Gott ist.»

Es kann sein, dass ihnen derartige
Paradoxien {iber einige Schwierigkei-
ten in ihrer Theologie hinweghelfen —
die reale Welt kann mit dieser theolo-
gischen Paradoxie, sie kann mit dieser
Lehre von einem Gott, der mit Tod ab-
gegangen ist und trotzdem zugleich
liebend und wirkend iberall prasent
ist, mit einem solchen Gott kann sie
nichts anfangen. Sie hért aus diesem
schwer zu verantwortenden theologi-
schen Spiel mit Worten und Wider-
sprichen nur den hilflosen Versuch
der Theologie heraus, mit der heutigen
verzweifelten Lage irgendwie fertig zu
werden. Die reale Welt und alle ihre
Ungldubigen werden durch dies hilf-
lose Gestammel der Theologie nur
bestarkt in ihrer Ueberzeugung, dass
da nicht nur der christliche Gott, son-
dern mit ihm auch der Gottesglaube
und die Kirche dem unausweichlichen
Ende entgegengehen.

A

Damit haben wir dem «Volksrecht»
den von ihm gewiinschten Leserbe-
scheid gegeben. Ist die Redaktion ge-
willt und bereit, sich zu diesem unse-
rem Bescheid zu &ussern? Omikron

Kirche im Ghetto

Die Unruhe in den Pfarrhdusern wird
immer grésser, denn die Zahl der aus-
schliesslichen «Steuerzettelchristen»,
die hochstens zu Taufe, Hochzeit und
Beerdigung die Kirche in Anspruch
nehmen, ansonsten in Ruhe gelassen
werden wollen, Fussball und Fernse-
hen dem Kirchenbesuch vorziehen und
meinen, es geniige ja, wenn sie Kir-
chensteuer bezahlen, wéchst von Tag
zu Tag. Auf diese Verfallserscheinun-
gen bei den christlichen Kirchen wur-
de in diesen Blattern — und nicht nur
hier — seit Jahren immer wieder hin-
gewiesen und auch berichtet, was der
Klerus nicht alles versucht, um hier
einen Wandel herbeizufiilhren. Diese
Versuche sind jedoch bis jetzt so gut
wie erfolglos geblieben. Weder Jazz-
noch Beatkonzerte in den Kirchen
konnten die Jugend dorthin locken,
oft erzielten sie sogar die unbeabsich-
tigte gegenteilige Wirkung, dass sie
dltere treue Kirchgianger nun auch

Vergiss nie, dass der Mensch eher durch
das gliicklich wird, was zu entbehren er
die Kraft hat, als durch das, was er be-
sitzt. Isaac Iselin

vom Kirchenbesuch abhielten, weil sie
das ihnen vertraute Bild der Kirche
dort nicht mehr fanden. Die Beunru-
higung des Klerus fiihrte nun kiirzlich
zu einer Tagung im Studienzentrum
Boldern, wo Pfarrer vornehmlich mit
Werbefachleuten und Journalisten zu-
sammentrafen, um unter dem Thema
«Werbung im Dienste der Kirche»
nach Wegen zu suchen, um die Kir-
che aus ihrem Ghetto herauszufiihren,
in das sie heute geraten ist. Wie nicht
anders zu erwarten, war die Ausbeute
dieser Tagung recht mager. Man
sprach von verbesserter Public-Rela-
tions-Pflege und konstatierte, dass die
klassischen Werbemittel der Kirche,
ins Auge fallende Bauwerke, Glocken-
geldute, Pfarrzeitungen, ebenso ver-
sagen, wie es nicht gelingt, mit Jazz-
konzerten, Zeitungsinseraten und mit
Hilfe der Massenmedien neue Kirch-
géanger zu finden. Die Fernsehgottes-
dienste werden meist nur von Perso-
nen konsumiert, die an sich schon zu
den Treuesten der Treuen zihlen,
aber wegen Alters oder Gebrechlich-
keit die Kirche nicht mehr besuchen
kénnen. Dass die staatlichen und halb-
staatlichen Massenmedien dabei den
Kirchen oft die besten Sendezeiten
einrdumen, dndert nichts an dem fiir
den Klerus so unbefriedigenden Er-
gebnis.

Die relative Ratlosigkeit der Tagung
in Boldern riihrt natiirlich daher, dass
von dem eigentlichen Grund der Inter-
esselosigkeit, der die Kirche heute
immer mehr begegnet, nicht gespro-
chen wurde und wohl auch nicht ge-
sprochen werden sollte: namlich von
der in immer weiteren Kreisen erkann-
ten Unglaubwiirdigkeit der kirchlichen
Botschaft. Gerissene Werbefachleute
mogen heute im Wettbewerb zweier
ungefdhr gleichwertiger Waschmittel
mit ihren Ideen und Kampagnen eine
ausschlaggebende Rolle spielen. Aber
auch dem gréssten Reklamegenie
dirfte es schwerfallen, in unserem
Zeitalter des elektrischen Lichts Pe-
troleumlampen  als  Massenartikel
durchzusetzen. Und so steht es auch
mit der Kirche: die Ware, die sie an-
bietet, ist eben nicht mehr zeitgemiss.
Und wie sie nun auch verpackt wird,
sie findet immer weniger Abnehmer.

35



	Ausbruchsversuch der Kirche?

