
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 51 (1968)

Heft: 4

Artikel: Ausbruchsversuch der Kirche?

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411606

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freidenker
Monatsschrift der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz

Nr. 4 51. Jahrgang Aarau, April 1968

Dr. Hermann Gschwind- 90 Jahre alt!
Der neunte April ist für uns alle ein
ganz besonderer Gedenktag, denn da
feiert Dr. Hermann Gschwind, einer
der ehrwürdigen Patriarchen unserer
Bewegung, seinen 90. Geburtstag.

Geboren in Starrkirch bei Ölten als
Sohn des christkatholischen Pfarrers
Paulin Gschwind, wurde Hermann
schicksalsmässig in den Raum geistiger

und konfessioneller Auseinandersetzungen

hineinversetzt; diese
begleiteten ihn denn auch durch das

ganze Leben. Er entschied sich
zunächst zum Studium der christkatholischen

Theologie an der Universität
Bern, musste aber bald einsehen, dass
er sich zu diesem Beruf nicht eigne.
Die späteren Studien, z. T. in London,
Berlin und später auch in Paris, bereiteten

ihn auf das höhere Lehramt vor;
Schule und Unterricht wurden sein
Schicksal (Staatsschule, Lehrerseminar,

Universität und Volkshochschule).
Zu alledem kamen Familienverpflichtungen,

denn seiner Ehe entsprossen
vier Söhne.

Im harten Kampf um die Wahrheitsfrage

hielt er den Bestrebungen der
FVS unentwegt die Treue. Viele Jahre
hindurch hat er an keiner
Delegiertenversammlung gefehlt; mit seinen wohl
abgewogenen und immer vornehm
formulierten Voten half er über manche
Schwierigkeiten hinweg und diente
vielen Ortsgruppen mit seinen sorgfältig

ausgearbeiteten Vorträgen. Wo
es zur harten Auseinandersetzung mit
dem Gegner kam, stellte sich
Hermann Gschind immer in die vorderste
Kampfreihe, so im Kampf um die
Freischulinitiative, um das Schulgebet, um

die Trennung von Kirche und Staat,
um die Aufhebung der theologischen
Fakultät und zuletzt noch in der
erfolgreichen Abwehr eines Rechristiani-
sierungsversuches im Verfassungsrat
beider Basel. Für alle diese uns so
wertvollen Bemühungen sei Hermann
Gschwind heute und hier unser
herzlichster Dank ausgesprochen.
Hart griffen gelegentliche medizinische

Eingriffe in seinen Organismus,
hart auch gelegentlich der Tod in den
Kreis seiner ihm lieben Angehörigen
hinein. Mit erstaunlicher Widerstandskraft

hat er alle diese Leiden
durchgestanden.

I

So überschreibt das «Volksrecht» vom
27. Januar 1968 seinen Bericht über
einen Vortrag im reformierten
Studienzentrum Boldern oberhalb Männe-
dorf. Es sprach der Theologe Dr.

Adrian van Biemen, Präsidentdes
europäischen Leiterkreises der evangelischen

Akademien, über «Ziele evangelischer

Akademiearbeit». Das «Volksrecht»

sieht in diesem Vortrag nicht
mehr und nicht weniger als den
Ansatz zu einer geistigen Revolution und

bittet den Leser, seine Meinung über
den Inhalt dieses Vortrages der
Redaktion mitzuteilen, da sie sich
lebhaft für diese unsere Meinung
interessiere. So sei's denn!
Die Redaktion spricht nicht vom
Ausbruchsversuch eines Einzelnen aus
der Kirche; die Kirche selbst will aus-

Sie lesen in dieser Nummer...

Kirche im Ghetto

Die reformierte Kurie

Diderot und die Enzyklopädie

Der Gott, der Reben wachsen liess

Nach seinem Wegzug aus Riehen darf
er nun, umsorgt von bester Pflege, in
einem Hochhaus am Dorfrand von
Birsfelden einen schönen und ruhigen
Lebensabend geniessen. Lässt er in

stillen Stunden nachdenklich seinen
Blick über den Rhein, den Friedhof
Hörnli und über die südlichsten
Ausläufer des Schwarzwaldes gleiten, so
darf er mit Genugtuung sich der
tiefgreifenden Wandlungen im grossen
weltanschaulichen Kampf der Gegenwart,

darf sich aber auch bewusst werden

der unaufhaltsamen Fortschritte
unserer Wahrheitsauffassung; und
bewusst werden darf er sich auch seiner
eigenen Verdienste um den guten
Fortgang dieser verheissungsvollen
Entwicklung. H.

brechen. Aus welchem geistigen Kerker

will sie denn ausbrechen, und wohin

geht nach gelungenem Ausbruch
die Fahrt?

II

Im Vortrag selbst, soweit er in der
genannten Zeitungsnummer abgedruckt
ist, drängen vier verschiedene
Elemente in den Vordergrund — sie vor
allem wollen beachtet und verstanden
sein:
1. In seinen letzten Schriften aus dem
Tegeler Gefängnis in Berlin, bereits
umwittert von der Tragik der
bevorstehenden Hinrichtung (Hitler!),
bekennt sich der deutsche Theologe
Bonhoeffer zu der Ueberzeugung,
dass der Mensch von heute sich seiner

geistigen Mündigkeit durchaus
bewusst geworden ist, dass er sich da-

Ausbruchsversuch der Kirche?

33



Der Pressefonds
ist stets für Gaben empfänglich.
Postcheck-Konto 80 - 48 853
der Geschäftsstelle der FVS.
Besten Dank!

her auch in religiösen Fragen nicht
mehr gängeln lassen will. Wir zitieren:
«Wir gehen einer völlig religionslosen
Zeit entgegen; die Menschen können

einfach, so wie sie nun einmal sind,
nicht mehr religiös sein. Auch
diejenigen, die sich ehrlich als religiös
bezeichnen, praktizieren das in keiner
Weise Es zeigt sich, dass alles
auch ohne Gott geht, und zwar ebenso

gut wie vorher. Ebenso wie auf
wissenschaftlichem Gebiet wird im

allgemeinen menschlichen Bereich
Gott immer weiter aus dem Leben

zurückgedrängt, er verliert an
Boden.»

2. Der Vortragende ist mit Recht
davon überzeugt, dass die Welt sich
fortwährend weiterentwickelt, dass darum

auch die heutige Menschheit vor
einer völlig neuen Industrie- und

Konsumgesellschaft, vor einer tiefgreifenden

Umwertung aller Werte steht.
Sie muss diese neue Zeit kennen und
verstehen lernen, um sich in ihr halten
zu können.
3. Der Kirche wird vorgeworfen, dass
sie den Anschluss an die neue Zeit
und an die neue Welt bereits verpasst
und verloren hat. Sie hat sich aus der
heutigen Gesellschaft in ihre alten
kirchlichen Traditionen zurückgezogen.
Daran kann und wird sie zugrunde
gehen. Es gibt für sie nur eine
Möglichkeit, nur einen Weg: Hinein in die
reale Entwicklung, in die neue Zeit, in

die neue Welt. «Die Kirche ist weltlich,

oder sie ist überhaupt nicht
christliche Kirche.» — «Existenzgrund
und Existenzboden der Kirche ist die
Welt.»
4. Damit werden auch die evangelischen

Akademien vor eine neue
Aufgabe gestellt. Die Erwachsenenbildung

muss die Pflicht auf sich
nehmen, den Uebergang in die neue Zeit
und vor allem den Zugang zur Welt
zu ermöglichen.
So weit die geistigen Elemente, die
den Vorstoss van Biemens tragen.

III

Gerne lassen wir van Biemen selbst
zum Wort kommen, um sicher zu sein,
dass wir ihn richtig verstehen:

1. Die Hauptsünde der Kirche ist, dass
sie sich der Welt entfremdet hat und
dann aus einer geistigen Inselexistenz
heraus bittere Predigten gegen die
mündige Welt aussendet.
2. Die Kirche ist weltlich oder sie ist
überhaupt nicht christliche Kirche.
3. Zunächst muss die Kirche in echter
Solidarität mit der Welt scharf zuhören,

was da eigentlich alles passiert
in dieser von Gott geliebten Welt.
4. Auftrag der Kirche ist Dienst an
den Menschen, das heisst Dienst an
der Welt.
5. Wir müssen selbst experimentieren,
müssen selbst alles Bestehende
kritisch überprüfen, wir müssen selbst
neue Weisen des Glaubens und des
Denkens über das Böse und das Gute
entwerfen.
6. Wir sind wohl oder übel mündig
geworden.
7. Der Monolog des Lehrers, des
Priesters und des Pfarrers wird ersetzt
durch den Dialog zwischen mündigen
Laien.
8. Die heutige Gesellschaftsstruktur
verlangt eine wachsende Anzahl von
Menschen, die für mündig gehalten
werden können.
Wir können solchen Sätzen und
Auffassungen nicht nur zustimmen, sie
erfüllen uns sogar mit Freude, mit
Hoffnung. Haben wir doch mit Nachdruck

immer und überall die These

vertreten, dass das zuverlässigste
Fundament für alle Welt- und
Lebensorientierung diese kosmische Realität

selbst und dann auch das von der
Wissenschaft zusammengetragene
Wissen über diese Realität ist. Haben
wir uns doch darum bemüht, nicht nur
die Kirche, sondern auch unsere
Mitmenschen aus dem Leeren aller
Jenseitigkeit und aller göttlichen
Offenbarungen herauszuholen und hineinzuführen

in die reale Seinsfülle unserer
kosmischen Welt. Nach den vorliegenden

Belegen können wir van Biemens
Grundtendenz nicht anders verstehen
und nicht anders interpretieren als so:
Ja, es handelt sich tatsächlich um
einen Ausbruchsversuch der Kirche;
die Kirche soll ausbrechen aus den
himmlischen Räumen der christlich
verstandenen Jenseitigkeit; sie soll
sich voll und ganz auswirken in der
Realität dieser irdischen Welt.

IV

Nun aber unsere Kritik an van
Biemens Vortrag:

1. Nicht nur der konsequente Christ,
auch der konsequente Philosoph trennt
scharf und genau den Seinsbereich
der Transzendenz und der göttlichen
Jenseitigkeit vom realen Seinsbereich
des Diesseits. Von der christlichen
Transzendenz her gesehen schuf Gott,
eben aus seiner Transzendenz heraus,
die reale Welt und den Menschen.
Hier ist und bleibt der christliche Gott
als Schöpfer auch der absolute Herr
über alles Geschehen und über alle
Naturgesetzlichkeit in der irdischen
Realität. Vom realen Seinsbereich der
Diesseitigkeit aus gesehen wird diese
christliche Sicht just und genau um
180 Grad gedreht; hier ist die
kosmische Realität selbst das schöpferische

Fundament; aus dieser Realität
heraus wird auch der Gottesglaube
und wird auch alle Religion geschaffen.

Diese diesseitige Sicht kennt weder

einen realen Gott noch eine reale
Jenseitigkeit.
In konsequent christlicher und in

konsequent philosophisch-ontischer Sicht
schliesst die eine Schöpfungskonzeption

die andere radikal aus. Ueber-
gänge von der einen zur anderen
Seinskonzeption sind jetzt nicht mehr
möglich. Hier gibt es nur noch die
volle und reine Entscheidung zum
einen oder zum anderen.

2. Wer Theologenblut im Leibe hat

(Nietzsche!), weicht dieser Entscheidung

aus. Er lässt die beiden, sich
gegenseitig ausschliessenden Seinskonzeptionen

ruhig nebeneinander
bestehen; darum will er auch Uebergänge
vom einen Seinsbereich in den anderen;

darum will er auch Offenbarungen

vom göttlichen Jenseits her in

das Diesseits hinein. Er will, bildlich
gesprochen, auf zwei Pferden zugleich
reiten. Und van Biemens hat Theologenblut

in reichlichem Ausmass im
Leibe. Da steht er zuerst gewaltig und

imposant, wie einer der grossen
Propheten aus dem Alten Testament, und

weist mit energisch ausgestreckter
Hand in die diesseitige Welt hinein.
Hier im Diesseits erfüllen sie beide,
Kirche und Menschheit, ihre Aufgabe.
Hier und nur hier erfüllt sich ihr
Schicksal. Der Hinweis auf das Diesseits

geschieht mit einer derartigen
Ueberzeugungskraft und Energiefülle,
dass darüber hinaus an eine christliche

Welt der Jenseitigkeit gar nicht
mehr zu denken ist. Die Christlichkeit
wird geradezu in die Weltlichkeit
hereingenommen, sie wird in der Welt-

34



lichkeit aufgelöst. «Die Kirche ist
weltlich oder sie ist überhaupt nicht
christliche Kirche.»

Doch siehe da! Gott und die göttliche
Jenseitigkeit als zweite Welt — plötzlich

ist das alles wieder da! Gott redet
wieder in die Realität der Diesseitswelt

hinein. So tapfer, so überzeugend
zuerst der Hinweis auf die Realität des
Diesseits in unseren Ohren geklungen
hat — es war das offenbar gar nicht
so ernst und auch gar nicht so
eindeutig gemeint. Wie ein starkes
Erdbeben ist die Ueberzeugung vom
sterbenden und vom bereits gestorbenen
Gott in die Kirche eingebrochen, aber
sofort nach dem Erdbeben wühlen die
Theologen eifrig wieder in den Trümmern

und suchen vom alten christlichen

Gottesglauben zu retten, was
noch zu retten ist. Alle die Vertreter
der Gott-ist-tot-Lehre sind heute damit

beschäftigt, sich hinter ihrer
Theothanatologie ein neues, besseres
Gottesbild zu schaffen und zu verkünden.
Zum blanken, sauberen und eindeutigen

Atheismus fehlen ihnen Mut und
Kraft. Lieber schleppen sie die
Gottesleiche mit sich herum, als dass sie
diese Last endlich einmal abwerfen
und sich mutig zu einer Lehre ganz
ohne Gott entscheiden. Am originellsten

ist hier wohl Bonhoeffer; er
meint, der echte Gott selbst wolle den
Abbau der christlichen Gotteslehre.
«Gott gibt uns zu wissen, dass wir
leben müssen als solche, die mit dem
Leben ohne Gott fertig werden. Der
Gott, der mit uns ist, ist der Gott, der
uns verlässt. — Der Gott, der uns in

der Welt leben lässt ohne die
Arbeitshypothese Gott, ist der Gott, vor dem
wir dauernd stehen. Vor und mit Gott
leben wir ohne Gott.»

Und genau so wie sein Vorbild
Bonhoeffer hält es unser Vortragender
van Biemen. Mit heller Stimme ruft er
die Kirche aus aller Jenseitigkeit heraus

und in die Welt herein — und hält
doch fest an einem Gott, «der die
Welt liebt». Er will die Kirche in die
Welt hineinführen, mehr als das, er
will sie verweltlichen — und will doch
inmitten der evangelischen Akademien
und Tagungszentren seinen Standort
haben. Mit der Mündigkeit des
Menschen, auf die sich van Biemen so
nachdrücklich beruft, mit der ist es
nicht weit her. Alle diese modernen
Theologen sind, mit Karl Barth

zusammen, gebunden an den Zauber
der Paradoxie, an den inneren Wider¬

spruch. «Gott ist uns nahe, gerade
weil er der uns so unendlich ferne
Gott ist.»
Es kann sein, dass ihnen derartige
Paradoxien über einige Schwierigkeiten

in ihrer Theologie hinweghelfen —

die reale Welt kann mit dieser
theologischen Paradoxie, sie kann mit dieser
Lehre von einem Gott, der mit Tod

abgegangen ist und trotzdem zugleich
liebend und wirkend überall präsent
ist, mit einem solchen Gott kann sie
nichts anfangen. Sie hört aus diesem
schwer zu verantwortenden theologischen

Spiel mit Worten und
Widersprüchen nur den hilflosen Versuch
der Theologie heraus, mit der heutigen
verzweifelten Lage irgendwie fertig zu
werden. Die reale Welt und alle ihre
Ungläubigen werden durch dies
hilflose Gestammel der Theologie nur
bestärkt in ihrer Ueberzeugung, dass
da nicht nur der christliche Gott,
sondern mit ihm auch der Gottesglaube
und die Kirche dem unausweichlichen
Ende entgegengehen.

V

Damit haben wir dem «Volksrecht»
den von ihm gewünschten Leserbescheid

gegeben. Ist die Redaktion
gewillt und bereit, sich zu diesem unserem

Bescheid zu äussern? Omikron

Kirche im Ghetto

Die Unruhe in den Pfarrhäusern wird
immer grösser, denn die Zahl der
ausschliesslichen «Steuerzettelchristen»,
die höchstens zu Taufe, Hochzeit und

Beerdigung die Kirche in Anspruch
nehmen, ansonsten in Ruhe gelassen
werden wollen, Fussball und Fernsehen

dem Kirchenbesuch vorziehen und

meinen, es genüge ja, wenn sie
Kirchensteuer bezahlen, wächst von Tag
zu Tag. Auf diese Verfallserscheinungen

bei den christlichen Kirchen wurde

in diesen Blättern — und nicht nur
hier — seit Jahren immer wieder
hingewiesen und auch berichtet, was der
Klerus nicht alles versucht, um hier
einen Wandel herbeizuführen. Diese
Versuche sind jedoch bis jetzt so gut
wie erfolglos geblieben. Weder Jazz-
noch Beatkonzerte in den Kirchen
konnten die Jugend dorthin locken,
oft erzielten sie sogar die unbeabsichtigte

gegenteilige Wirkung, dass sie
ältere treue Kirchgänger nun auch

Vergiss nie, dass der Mensch eher durch
das glücklich wird, was zu entbehren er
die Kraft hat, als durch das, was er
besitzt Isaac lselin

vom Kirchenbesuch abhielten, weil sie
das ihnen vertraute Bild der Kirche
dort nicht mehr fanden. Die Beunruhigung

des Klerus führte nun kürzlich
zu einer Tagung im Studienzentrum
Boldern, wo Pfarrer vornehmlich mit
Werbefachleuten und Journalisten
zusammentrafen, um unter dem Thema
«Werbung im Dienste der Kirche»
nach Wegen zu suchen, um die
Kirche aus ihrem Ghetto herauszuführen,
in das sie heute geraten ist. Wie nicht
anders zu erwarten, war die Ausbeute
dieser Tagung recht mager. Man
sprach von verbesserter Public-Rela-
tions-Pflege und konstatierte, dass die
klassischen Werbemittel der Kirche,
ins Auge fallende Bauwerke, Glockengeläute,

Pfarrzeitungen, ebenso
versagen, wie es nicht gelingt, mit
Jazzkonzerten, Zeitungsinseraten und mit
Hilfe der Massenmedien neue
Kirchgänger zu finden. Die Fernsehgottesdienste

werden meist nur von Personen

konsumiert, die an sich schon zu
den Treuesten der Treuen zählen,
aber wegen Alters oder Gebrechlichkeit

die Kirche nicht mehr besuchen
können. Dass die staatlichen und
halbstaatlichen Massenmedien dabei den
Kirchen oft die besten Sendezeiten
einräumen, ändert nichts an dem für
den Klerus so unbefriedigenden
Ergebnis.

Die relative Ratlosigkeit der Tagung
in Boldern rührt natürlich daher, dass

von dem eigentlichen Grund der
Interesselosigkeit, der die Kirche heute
immer mehr begegnet, nicht gesprochen

wurde und wohl auch nicht
gesprochen werden sollte: nämlich von
der in immer weiteren Kreisen erkannten

Unglaubwürdigkeit der kirchlichen
Botschaft. Gerissene Werbefachleute
mögen heute im Wettbewerb zweier
ungefähr gleichwertiger Waschmittel
mit ihren Ideen und Kampagnen eine
ausschlaggebende Rolle spielen. Aber
auch dem grössten Reklamegenie
dürfte es schwerfallen, in unserem
Zeitalter des elektrischen Lichts
Petroleumlampen als Massenartikel
durchzusetzen. Und so steht es auch
mit der Kirche: die Ware, die sie
anbietet, ist eben nicht mehr zeitgemäss.
Und wie sie nun auch verpackt wird,
sie findet immer weniger Abnehmer.

35


	Ausbruchsversuch der Kirche?

