
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 51 (1968)

Heft: 2

Artikel: „Prophete rechts, Prophete links, das Weltkind in der Mitte“

Autor: Titze, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411585

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


geben. Unsicherheit herrscht auch unter

uns. Unsere Studenten sind ihr

ausgesetzt in ihrer ganzen Schärfe.
Wer Bücher liest, sieht sich ihr
konfrontiert, und Spiegel' und Stern' und
die Massenmedien der technisierten
Welt tragen diese Unsicherheit langsam,

aber sicher hinein in jedes Haus,
in alle Winkel. Wir können das nicht
aufhalten. Wir dürfen es auch nicht.

Die Neuzeit als Ganzes erweist
sich als Aufbruch aus Traditionen, die

Das als Ueberschrift gewählte Wort
stammt von Goethe. In dem Epigramm
«Dine zu Coblenz» schildert er sich
«lebensfroh» zwischen zwei sich
streitenden «Propheten» sitzend, von denen

der eine die Offenbarung wie
«Thoriaksbüchsen» enträtselt und der
andere sich über den Taufritus
aufregt. «Drob ärgert sich der Andere
sehr, und wollte gar nichts hören
mehr.» Unterdessen aber speist das

Weltkind, als das sich Goethe selbst
bezeichnet, «behaglich» seinen Salm
und Hahn. Er lässt die anderen sich
streiten und bleibt der Welt und
ihren Erfordernissen verbunden, wobei
er sich erheblich wohler fühlt als die
beiden anderen. Er ist erhaben über
das Gezänk der links und rechts
sitzenden dogmatisch denkenden
«Propheten».

Was hat dies uns nun zu sagen? Das
Weltkind in der Mitte zwischen links
und rechts mag uns Sinnbild für den
Freigeist sein, der sich erhaben über
Dogmen und Doktrinen fühlt und der
Natur verbunden bleibt. Er steht über
dem Dogmengeschwätz und huldigt
einem auf Tatsachen fussenden
Diesseitsglauben — der sich natürlich nicht
auf Salm und Hahn beschränkt — Er
hat sich von irgendwie bindenden
weltfremden Ansichten frei gemacht
und geht seinen nur seiner Natur
verpflichtenden Weg. Das Weltkind als
Freigeist ist nicht gebunden an eine
vorgeschriebene Weltanschauung. Es

macht sich seine eigenen Gedanken,
schaut kritisch lächelnd zu den
Propheten links und rechts und lebt sein
Leben in Zufriedenheit.
Der Unterschied zwischen links und
rechts bei den beiden Propheten ist
bei Goethe unerheblich. Er kannte den
übertragenen Sinn dieses Gegensat-

während Jahrhunderten der menschlichen

Gemeinschaft bergenden Raum

geboten hatten. Auch die Traditionen

des Glaubens und der Kirche,
auch Form und Inhalt der biblischen
Schriften sind diesem historisch-kritischen

Zugriff unterworfen worden.»
Aufmerksam verfolgen wir die für uns
besonders interessante Weiterentwicklung

und Auswirkung dieser zweiten
Aufklärung.

Omikron

zes noch nicht, nämlich als
weltanschaulich-politischen Gegensatz, wie
wir ihn heute auffassen. Trotz dieser
neuen Bedeutungen wollen wir aber
festhalten, dass das Weltkind
«Freigeist» auch heute noch unabhängig
von links oder rechts ist oder wenigstens

sein soll. Es ist deutlich, dass
das Weltkind nicht nur nach der einen
Seite hin horcht und sich nach der
andern Seite hin die Ohren zuhält. Es

wäre kein Freigeist mehr, wenn es nur
das Richtige einer Seite abhören und
annehmen und das Richtige auf der
anderen Seite ablehnen würde, nur
weil es von dieser Seite, sagen wir
von rechts kommt. Für ihn ist nicht nur
eine Ansicht von links annehmbar —

wie E. Wernig in seiner Leserzuschrift *

schreibt — sondern wenn sie gut ist,
auch von rechts. Das Wesen des
Freigeistes ist, das nach seiner Ansicht
Richtige zu suchen, wo es ist,
unabhängig von einer zugleich vielleicht
vorhandenen für ihn unannehmbaren
politischen Ansicht. Natürlich muss er
es kritisch tun. Aber überall gibt es
Gutes und Schlechtes, Annehmbares
und Abzulehnendes.
Auch die verschiedenen politischen
Ansichten rechts und links stehen an
sich gleichberechtigt nebeneinander.
Erst wenn man dies erkannt hat, denkt
man frei und demokratisch. Es ist sinnlos,

alle Andersdenkenden einfach als

korrupt, beschränkt, rückständig, unsozial

oder sonstwie hinzustellen. Auf
beiden Seiten sind es Menschen mit
guten und schlechten Eigenschaften.
Wenn man in Deutschland vor 1933

diese tolerante Anschauung gehabt
hätte, wäre ein totalitäres System zu
verhindern gewesen. Ein solches Sy-

* S. Freidenker 1967, Nr. 12 S. 118.

stem entsteht nicht aus der Philosophie,

sondern wenn Machthungrige
erkannt haben, dass sie ein solches
politisches Durcheinander mit starker
Hand ordnen können. Dies tat Napoleon

nach dem Durcheinander der
französischen Nachrevolutionszeit,
ebenso Mussolini und Hitler und in

neuester Zeit de Gaulle. Es wird Zeit,
dass man dies überall beobachtet,
keine Einseitigkeiten mehr zulässt und
auch den andersdenkenden Menschen
als Menschen achtet. Dies völlig
durchzusetzen, ist eine der praktischen

Aufgaben freigeistiger Gesinnung.

Wernig wendet sich gegen Nietzsche
als «Rechtsstehenden» und will ihm

sogar das Recht, Philosoph genannt zu

werden, absprechen. Dies widerspricht
ganz und gar dem Toleranzgedanken
des Freidenkertums. Nietzsche hat uns
einen Weg gewiesen, auf dem man
das Christentum kritisieren kann. Er

zeigt das Unnatürliche in ihm, die
Bevorzugung der geistig Armen, den
Trost auf das Jenseits für die Armen,
ohne ihre weltlichen Existenzbedingungen

zu bessern, statt die Armut zu
beseitigen. Von Gewalt spricht er nicht,
er will den starken Menschen, geistig
und körperlich, den gesunden Körper
und klaren Kopf, den Menschen, der
an sich arbeitet, um besser im obigen
Sinne zu werden. Das ist der tiefere
Sinn des «Uebermenschen», so wie ich
ihn verstehe. «Gott ist tot» heisst
nichts anderes, als dass die Idee Gottes

nicht mehr lebt. Diese hat tatsächlich

gelebt und genug Unheil
angerichtet. Auch Ideen sind wirklich, sie
wirken, selbst wenn sie keine Realität
(Dinglichkeit) besitzen.

Den «Willen zur Macht», der vielleicht
besser «Trieb zur Macht» genannt
werden sollte, deckt er auf und findet
ihn überall im Leben. In jeder
scheinmoralischen Tat sieht er diesen Trieb
durchleuchten. Die Menschheit, das

ganze Universum lebt von diesem
Trieb, auf den alle anderen Triebe
zurückgeführt werden können. Dies
erkannt und rücksichtslos ausgesprochen

zu haben, können wir nicht
einfach beiseite schieben. In der Aufdek-
kung dieser Daseinsweise liegt keine
Beziehung zur politischen Entwicklung
bis zu den totalitären Machthabern.
Diese haben seine Gedanken
vielleicht zu ihrer Rechtfertigung nach
ihrem Sinn gedeutet. Genau wie Marx
mit der Hegeischen Dialektik seine

«Prophete rechts, Prophete links, das Weltkind
in der Mitten»

17



Theorie der Klassenkämpfe gerechtfertigt

hat. Er hätte diese auch aus
dem «Willen zur Macht» rechtfertigen
können (wenn dies zeitlich möglich
gewesen wäre). Denn Klassenkämpfe
sind auch nur Machtkämpfe.
Man soll bei Philosophen mit
politischen Parallelen vorsichtig sein.
Philosophen sind — auch Nietzsche — viel

zu weitgreifend in ihren Ansichten, als
dass sie auf ein besonderes Gebiet
voll angewendet werden können. Weder

Fichte noch Nietzsche sind
Wegbereiter faschistischer Machthaber
gewesen.

Die Philosophie hat ihre eigenen
Entwicklungslinien und die Politik ebenso,

sie können hier und da parallellaufen,

müssen es aber nicht, und tun es
auch in der Regel nicht. Es gibt keine

Philosophie von rechts oder links.

Es gibt höchstens Philosophien, mit
denen man politische Auffassungen
rechtfertigen will. Auch ein politisch
Rechtsstehender kann dialektischer
Materialist sein, und ein Verfechter der
Staatswirtschaft kann Scholastiker
sein. Auch dies wird noch zu wenig
beachtet. Wenn man dies mehr täte,
gäbe es vielleicht gar keine in Ost
und West geteilte Welt. Der Gedanke
des Triebes zur Macht ist mit Marxismus

ebenso zu vereinbaren wie mit
gänzlich anderen Wirtschafts- oder
politischen Systemen, eben deswegen,
weil er eine Daseinsweise aller
Menschen ist.

Auch das Aufbäumen des Unterdrückten,

das der Marxismus mit vollem
Recht wollte und unterstützte, ist auch
ein Wille zur Macht. Machtkämpfe
sind die letzten Gründe der menschlichen

Geschichte. Darin hat Nietzsche

völlig recht. Er sieht in der Natur
überall diesen Willen zur Macht, und

er verlangt, dass auch der Mensch
in Zukunft diesen Machttrieb behalten
und nicht in eine Dekadenz christlichen

Mitleids fallen soll. Das Dionysische

im Menschen als das eigentliche

Kennzeichen natürlichen Lebens
ist nach ihm die Natur und die innere
Kraft des Menschen. Das sind Ansichten,

die der Verweichlichung
entgegenwirken sollen. Es sind aber auch

Ansichten, die jeden Einzelnen betreffen.

Nietzsche verlangte möglichst von
jedem diese Haltung; er ist Individualist

durch und durch. Das steht wieder
im Gegensatz zu autoritären Systemen
irgend welcher Art. Natürlich gibt es
anderes bei Nietzsche, das nicht an¬

erkannt zu werden braucht. Er lehnt
den Darwinismus ab. Auch die Lehre
von der ewigen Wiederkunft ist
fragwürdig. Das Fehlen einer neuen Ethik,
die diesen Trieb zur Macht in einen
der Menschheit dienenden Trieb leiten
soll, ist vielleicht das grösste Bedenken,

das man gegen Nietzsche haben
kann. Jenseits von Gut und Böse stellt
Nietzsche als neue Moral die Macht
hin, ohne zu verlangen, dass diese
Macht in humane Bahnen gelenkt werden

muss.

Es ist falsch und nicht freigeistig,
Nietzsche ganz abzulehnen, nur weil
er auch manches gesagt hat, was nicht
anerkannt werden kann.

Der Freigeist zeichnet sich dadurch

aus, dass er als Weltkind auf dem
festen Boden der diesseitigen Tatsachen

steht und von hier aus alles
kritisch beleuchtet, was er hört und liest.
Alles, was ihm von links und rechts
Dogmatiker zuflüstern, kann und muss
kritisiert werden, positiv und negativ.
Der Freidenker kennt keine unfehlbaren

Propheten, mögen sie Nietzsche,
Fichte, Kant oder Marx, Engels, Feuerbach

oder sonstwie heissen. Er prüft
alles unabhängig davon, von wo es
herkommt, und sucht sich das ihm richtig

Scheinende nach freier Ueberzeugung

ohne Zwang irgend eines Dogmas

oder einer Doktrin aus.

Bevorzugungen von einer Seite
bewirken Vorurteile und Intoleranz. Als
freie Geister haben wir in der
Wahrheitssuche in erster Linie die Pflicht,
so unabhängig wie möglich zu denken,
um eine Weltanschauung jeder für
sich aufzubauen unter richtiger
Erkenntnis der Tatsachen. Dies kann zu
einem Idealismus ebenso führen, wie
zu einem Materialismus. Hat er sich
alles nach bestem Wissen und Gewissen

selbst erarbeitet oder wenigstens
kritisch übernommen, so wird er nie

von anderen verlangen, seine
Anschauungen zu teilen.

Man kann nicht eine ganze Richtung
verurteilen und eine andere
unbeschränkt anerkennen. Ueberall findet
man etwas, was man anerkennen und

was man ablehnen kann. Schlechtes
und Gutes ist bei allen Menschen
ziemlich gleichmässig verteilt. Links
und rechts gibt es Richtiges und
Falsches, Gutes und Böses. Nur ist alles
dies relativ und wird verschieden
beurteilt. Wir als Weltkinder wissen das;
wir lassen uns daher von keinem
Propheten etwas vorkauen, was wir gei¬

stig essen sollen. Wir wählen selbst

aus, was wir denken, und wehren
uns mit aller unserer geistigen Kraft
dagegen, dass uns Ansichten
vorgeschrieben und aufgezwungen werden,
mögen sie von links oder rechts
kommen. Das ist unser «Wille zur Macht».
In seiner Suche nach der Wahrheit
steht das Weltkind weit über den
kleinlichen Propheten, die uns ihre
Ansichten aufzwingen wollen.
Den faustischen Trieb oder das
metaphysische Bedürfnis sollen wir bewusst
zu einem Willen machen, mit freiem
Geiste nach der Wahrheit zu forschen,
wobei wir uns aber der Unzulänglichkeit

unserer Mittel klar sein müssen,
die uns zur Toleranz anderer Ansichten

zwingt. Wir wollen keine Propheten

sein, sondern Weltkinder, die mit
beiden Füssen fest auf natürlichem
Boden stehen, kritisch nach links und

rechts schauend, erhaben über
dogmatisches und doktrinäres Geschwätz.

Dr. Hans Titze

Alte Ware neu verpackt

Wie man jetzt zuverlässig weiss,
sprach Paul VI. beim Konzil
in einem ganz vertrauten Kreis
von seinem letzten höchsten Ziel:

«Ich merke schon seit vielen Jahren:
die Kirche ist so schwer bedroht
und auch demGlauben droh'nGefahren,
der Klerus ist in bitt'rer Not.

Sie wissen, in der Welt von heute
bleibt nichts an seinem alten Ort,
und ach, so viele viele Leute
verschmähen unser heilig Wort.

Wir haben eine Ware zu verkaufen,
die ziemlich alt und abgeschmackt,
bald lässt sich kaum mehr einer taufen.
wird nicht die Ware neu verpackt.

Es geht nicht in der alten Weise.
D'rum die Parole, meine Herr'n:
heraus d'rum aus dem alten Gleise
und sprechen Sie modern, modern!»

Ein Nicken folgt von vielen Köpfen,
die angstvoll dachten der Gefahren,
die alle neue Hoffnung schöpfen,
jetzt doch die Stellung zu bewahren.

Schon läuft im Westen ein Versuch,
und man beginnt zu übersetzen
auf ganz modern das alte Buch
in neuen Worten, neuen Sätzen.

18


	„Prophete rechts, Prophete links, das Weltkind in der Mitte“

