Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 51 (1968)

Heft: 2

Artikel: ~Prophete rechts, Prophete links, das Weltkind in der Mitte"
Autor: Titze, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411585

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

geben. Unsicherheit herrscht auch un-
ter uns. Unsere Studenten sind ihr
ausgesetzt in ihrer ganzen Scharfe.
Wer Biicher liest, sieht sich ihr kon-
frontiert, und ,Spiegel’ und ,Stern’ und
die Massenmedien der technisierten
Welt tragen diese Unsicherheit lang-
sam, aber sicher hinein in jedes Haus,
in alle Winkel. Wir kénnen das nicht
aufhalten. Wir diirfen es auch nicht.

. Die Neuzeit als Ganzes erweist
sich als Aufbruch aus Traditionen, die

wédhrend Jahrhunderten der mensch-
lichen Gemeinschaft bergenden Raum
geboten hatten. ... Auch die Traditio-
nen des Glaubens und der Kirche,
auch Form und Inhalt der biblischen
Schriften sind diesem historisch-kriti-
schen Zugriff unterworfen worden.»
Aufmerksam verfolgen wir die fiir uns
besonders interessante Weiterentwick-
lung und Auswirkung dieser zweiten
Aufklarung.

Omikron

«Prophete rechts, Prophete links, das Weltkind

in der Mitten»

Das als Ueberschrift gewidhlte Wort
stammt von Goethe. In dem Epigramm
«Diné zu Coblenz» schildert er sich
«lebensfroh» zwischen zwei sich strei-
tenden «Propheten» sitzend, von de-
nen der eine die Offenbarung wie
«Thoriaksbiichsen» entrétselt und der
andere sich liber den Taufritus auf-
regt. «Drob &rgert sich der Andere
sehr, und wollte gar nichts horen
mehr.» Unterdessen aber speist das
Weltkind, als das sich Goethe selbst
bezeichnet, «behaglich» seinen Salm
und Hahn. Er lasst die anderen sich
streiten und bleibt der Welt und
ihren Erfordernissen verbunden, wobei
er sich erheblich wohler fiihlt als die
beiden anderen. Er ist erhaben iber
das Gezink der links und rechts sit-
zenden dogmatisch denkenden «Pro-
pheten».

Was hat dies uns nun zu sagen? Das
Weltkind in der Mitte zwischen links
und rechts mag uns Sinnbild fiir den
Freigeist sein, der sich erhaben iiber
Dogmen und Doktrinen fiihlt und der
Natur verbunden bleibt. Er steht tiber
dem Dogmengeschwitz und huldigt
einem auf Tatsachen fussenden Dies-
seitsglauben — der sich natiirlich nicht
auf Salm und Hahn beschrinkt —. Er
hat sich von irgendwie bindenden
weltfremden Ansichten frei gemacht
und geht seinen nur seiner Natur ver-
pflichtenden Weg. Das Weltkind als
Freigeist ist nicht gebunden an eine
vorgeschriebene Weltanschauung. Es
macht sich seine eigenen Gedanken,
schaut kritisch ldchelnd zu den Pro-
pheten links und rechts und lebt sein
Leben in Zufriedenheit.

Der Unterschied zwischen links und
rechts bei den beiden Propheten ist
bei Goethe unerheblich. Er kannte den
iibertragenen Sinn dieses Gegensat-

v

zes noch nicht, namlich als weltan-
schaulich-politischen Gegensatz, wie
wir ihn heute auffassen. Trotz dieser
neuen Bedeutungen wollen wir aber
festhalten, dass das Weltkind «Frei-
geist» auch heute noch unabhingig
von links oder rechts ist oder wenig-
stens sein soll. Es ist deutlich, dass
das Weltkind nicht nur nach der einen
Seite hin horcht und sich nach der an-
dern Seite hin die Ohren zuhélt. Es
wire kein Freigeist mehr, wenn es nur
das Richtige einer Seite abhdren und
annehmen und das Richtige auf der
anderen Seite ablehnen wiirde, nur
weil es von dieser Seite, sagen wir
von rechts kommt. Fiir ihn ist nicht nur
eine Ansicht von links annehmbar —
wie E.Wernig in seinerLeserzuschrift*
schreibt —, sondern wenn sie gut ist,
auch von rechts. Das Wesen des Frei-
geistes ist, das nach seiner Ansicht
Richtige zu suchen, wo es ist, unab-
hdngig von einer zugleich vielleicht
vorhandenen fiir ihn unannehmbaren
politischeﬁ Ansicht. Natirlich muss er
es kritisch tun. Aber iberall gibt es
Gutes und Schlechtes, Annehmbares
und Abzulehnendes.

Auch die verschiedenen politischen
Ansichten rechts und links stehen an
sich gleichberechtigt nebeneinander.
Erst wenn man dies erkannt hat, denkt
man frei und demokratisch. Es ist sinn-
los, alle Andersdenkenden einfach als
korrupt, beschrénkt, riickstandig, unso-
zial oder sonstwie hinzustellen. Auf
beiden Seiten sind es Menschen mit
guten und schlechten Eigenschaften.
Wenn man in Deutschland vor 1933
diese tolerante Anschauung gehabt
hitte, wére ein totalitires System zu
verhindern gewesen. Ein solches Sy-

* S. Freidenker 1967, Nr. 12 S. 118.

stem entsteht nicht aus der Philoso-
phie, sondern wenn Machthungrige er-
kannt haben, dass sie ein solches poli-
tisches Durcheinander mit starker
Hand ordnen kénnen. Dies tat Napo-
leon nach dem Durcheinander der
franzésischen Nachrevolutionszeit,
ebenso Mussolini und Hitler und in
neuester Zeit de Gaulle. Es wird Zeit,
dass man dies iberall beobachtet,
keine Einseitigkeiten mehr zulédsst und
auch den andersdenkenden Menschen
als Menschen achtet. Dies véllig
durchzusetzen, ist eine der prakti-
schen Aufgaben freigeistiger Gesin-
nung.

Wernig wendet sich gegen Nietzsche
als «Rechtsstehenden» und will ihm
sogar das Recht, Philosoph genannt zu
werden, absprechen. Dies widerspricht
ganz und gar dem Toleranzgedanken
des Freidenkertums. Nietzsche hat uns
einen Weg gewiesen, auf dem man
das Christentum kritisieren kann. Er
zeigt das Unnatiirliche in ihm, die Be-
vorzugung der geistig Armen, den
Trost auf das Jenseits fiir die Armen,
ohne ihre weltlichen Existenzbedingun-
gen zu bessern, statt die Armut zu be-
seitigen. Von Gewalt spricht er nicht,
er will den starken Menschen, geistig -
und korperlich, den gesunden Kérper
und klaren Kopf, den Menschen, der
an sich arbeitet, um besser im obigen
Sinne zu werden. Das ist der tiefere
Sinn des «Uebermenschen», so wie ich
ihn verstehe. «Gott ist tot» heisst
nichts anderes, als dass die Idee Got-
tes nicht mehr lebt. Diese hat tatsiach-
lich gelebt und genug Unheil ange-
richtet. Auch ldeen sind wirklich, sie
wirken, selbst wenn sie keine Realitat
(Dinglichkeit) besitzen.

Den «Willen zur Macht», der vielleicht
besser «Trieb zur Macht» genannt
werden sollte, deckt er auf und findet
ihn tberall im Leben. In jeder schein-
moralischen Tat sieht er diesen Trieb
durchleuchten. Die Menschheit, das
ganze Universum lebt von diesem
Trieb, auf den alle anderen Triebe zu-
riickgefiihrt werden koénnen. Dies er-
kannt und riicksichtslos ausgespro-
chen zu haben, kénnen wir nicht ein-
fach beiseite schieben. In der Aufdek-
kung dieser Daseinsweise liegt keine
Beziehung zur politischen Entwicklung
bis zu den totalitiren Machthabern.
Diese haben seine Gedanken viel-
leicht zu ihrer Rechtfertigung nach
ihrem Sinn gedeutet. Genau wie Marx
mit der Hegelschen Dialektik seine

17



Theorie der Klassenkdmpfe gerecht-
fertigt hat. Er hitte diese auch aus
dem «Willen zur Macht» rechtfertigen
konnen (wenn dies zeitlich maoglich
gewesen wire). Denn Klassenkdampfe
sind auch nur Machtkampfe.

Man soll bei Philosophen mit politi-
schen Parallelen vorsichtig sein. Philo-
sophen sind — auch Nietzsche — viel
zu weitgreifend in ihren Ansichten, als
dass sie auf ein besonderes Gebiet
voll angewendet werden kénnen. We-
der Fichte noch Nietzsche sind Weg-
bereiter faschistischer Machthaber ge-
wesen,

Die Philosophie hat ihre eigenen Ent-
wicklungslinien und die Politik eben-
so, sie kénnen hier und da parallellau-
fen, miissen es aber nicht, und tun es
auch in der Regel nicht. Es gibt keine
Philosophie von rechts oder links.

Es gibt héchstens Philosophien, mit
denen man politische Auffassungen
rechtfertigen will. Auch ein politisch
Rechtsstehender kann dialektischer
Materialist sein,und einVerfechter der
Staatswirtschaft kann Scholastiker
sein. Auch dies wird noch zu wenig
beachtet. Wenn man dies mehr tate,
gdbe es vielleicht gar keine in Ost
und West geteilte Welt. Der Gedanke
des Triebes zur Macht ist mit Marxis-
mus ebenso zu vereinbaren wie mit
génzlich anderen Wirtschafts- oder
politischen Systemen, eben deswegen,
weil er eine Daseinsweise aller Men-
schen ist.

Auch das Aufbdumen des Unterdriick-
ten, das der Marxismus mit vollem
Recht wollte und unterstiitzte, ist auch
ein Wille zur Macht. Machtkdmpfe
sind die letzten Griinde der mensch-
lichen Geschichte. Darin hat Nietz-
sche véllig recht. Er sieht in der Natur
tiberall diesen Willen zur Macht, und
er verlangt, dass auch der Mensch
in Zukunft diesen Machttrieb behalten
und nicht in eine Dekadenz christ-
lichen Mitleids fallen soll. Das Diony-
sische im Menschen als das eigent-
liche Kennzeichen natiirlichen Lebens
ist nach ihm die Natur und die innere
Kraft des Menschen. Das sind Ansich-
ten, die der Verweichlichung entge-
genwirken sollen. Es sind aber auch
Ansichten, die jeden Einzelnen betref-
fen. Nietzsche verlangte moglichst von
jedem diese Haltung; er ist Individua-
list durch und durch. Das steht wieder
im Gegensatz zu autoritdren Systemen
irgend welcher Art. Natiirlich gibt es
anderes bei Nietzsche, das nicht an-

18

erkannt zu werden braucht. Er lehnt
den Darwinismus ab. Auch die Lehre
von der ewigen Wiederkunft ist frag-
wiirdig. Das Fehlen einer neuen Ethik,
die diesen Trieb zur Macht in einen
der Menschheit dienenden Trieb leiten
soll, ist vielleicht das grésste Beden-
ken, das man gegen Nietzsche haben
kann. Jenseits von Gut und Bose stellt
Nietzsche als neue Moral die Macht
hin, ohne zu verlangen, dass diese
Macht in humane Bahnen gelenkt wer-
den muss.

Es ist falsch und nicht freigeistig,
Nietzsche ganz abzulehnen, nur weil
er auch manches gesagt hat, was nicht
anerkannt werden kann.

Der Freigeist zeichnet sich dadurch
aus, dass er als Weltkind auf dem
festen Boden der diesseitigen Tatsa-
chen steht und von hier aus alles kri-
tisch beleuchtet, was er hért und liest.
Alles, was ihm von links und rechts
Dogmatiker zuflistern, kann und muss
kritisiert werden, positiv und negativ.
Der Freidenker kennt keine unfehlba-
ren Propheten, mégen sie Nietzsche,
Fichte, Kant oder Marx, Engels, Feuer-
bach oder sonstwie heissen. Er priift
alles unabhingig davon, von wo es
herkommt, und sucht sich das ihm rich-
tig Scheinende nach freier Ueberzeu-
gung ohne Zwang irgend eines Dog-
mas oder einer Doktrin aus.

Bevorzugungen von einer Seite be-
wirken Vorurteile und Intoleranz. Als
freie Geister haben wir in der Wahr-
heitssuche in erster Linie die Pflicht,
so unabhingig wie méglich zu denken,
um eine Weltanschauung jeder fir
sich aufzubauen unter richtiger Er-
kenntnis der Tatsachen. Dies kann zu
einem ldealismus ebenso fiihren, wie
zu einem Materialismus. Hat er sich
alles nach bestem Wissen und Gewis-
sen selbst erarbeitet oder wenigstens
kritisch tGbernommen, so wird er nie
von anderen verlangen, seine An-
schauungen zu teilen.

Man kann nicht eine ganze Richtung
verurteilen und eine andere unbe-
schriankt anerkennen. Ueberall findet
man etwas, was man anerkennen und
was man ablehnen kann. Schlechtes
und Gutes ist bei allen Menschen
ziemlich gleichmissig verteilt. Links
und rechts gibt es Richtiges und Fal-
sches, Gutes und Bdses. Nur ist alles
dies relativ und wird verschieden be-
urteilt. Wir als Weltkinder wissen das;
wir lassen uns daher von keinem Pro-
pheten etwas vorkauen, was wir gei-

stig essen sollen. Wir wihlen selbst
aus, was wir denken, und wehren
uns mit aller unserer geistigen Kraft
dagegen, dass uns Ansichten vorge-
schrieben und aufgezwungen werden,
mogen sie von links oder rechts kom-
men. Das ist unser «Wille zur Macht».
In seiner Suche nach der Wahrheit
steht das Weltkind weit iiber den
kleinlichen Propheten, die uns ihre
Ansichten aufzwingen wollen.

Den faustischen Trieb oder das meta-
physische Bedirfnis sollen wir bewusst
zu einem Willen machen, mit freiem
Geiste nach der Wahrheit zu forschen,
wobei wir uns aber der Unzulénglich-
keit unserer Mittel klar sein miissen,
die uns zur Toleranz anderer Ansich-
ten zwingt. Wir wollen keine Prophe-
ten sein, sondern Weltkinder, die mit
beiden Fissen fest auf natiirlichem
Boden stehen, kritisch nach links und
rechts schauend, erhaben iiber dog-
matisches und doktrindres Geschwiitz,

Dr. Hans Titze

Alte Ware neu verpackt

Wie man jetzt zuverléssig weiss,
sprach Paul VI. beim Konzil

in einem ganz vertrauten Kreis
von seinem letzten hochsten Ziel:

«lch merke schon seit vielen Jahren:
die Kirche ist so schwer bedroht

und auch demGlauben droh’'nGefahren,
der Klerus ist in bitt'rer Not.

Sie wissen, in der Welt von heute
bleibt nichts an seinem alten Ort,
und ach, so viele viele Leute
verschmihen unser heilig Wort.

Wir haben eine Ware zu verkaufen,
die ziemlich alt und abgeschmackt,
bald ldsst sich kaum mehr einer taufen,
wird nicht die Ware neu verpackt.

Es geht nicht in der alten Weise.
D’rum die Parole, meine Herr'n:
heraus d’rum aus dem alten Gleise
und sprechen Sie modern, modern!»

Ein Nicken folgt von vielen Kdpfen,
die angstvoll dachten der Gefahren,
die alle neue Hoffnung schépfen,
jetzt doch die Stellung zu bewahren.

Schon l4uft im Westen ein Versuch,
und man beginnt zu Ubersetzen
auf ganz modern das alte Buch
in neuen Worten, neuen Sétzen.



	„Prophete rechts, Prophete links, das Weltkind in der Mitte“

