Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 51 (1968)

Heft: 2

Artikel: Die zweite Aufklarung

Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411584

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411584
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

me von der Widersprichlichkeit: Ge-
gen den am Sinai offenbarten Gott
gibt es in der Bibel keinen Wider-
spruch, auch nicht bei Jesajas und
Amos, die wohl ein bisschen gegen
das tiberwuchernde Kultwesen und so-
ziale Uebelstdnde quengeln, jedoch
sich hiiten, das als eigentliches Got-
teswort geltende mosaische Gesetz
grundsiétzlich anzufechten. Es gibt ihn
auch nicht bei Jesus, der das Gesetz
nicht auflésen will (Matth. 5, 17), und
nicht bei Paulus, der das Gesetz zwar
fur aufgehoben, durch die Erlésungs-
gnade unnoétig geworden erklart (Gal.
3, 13), sich aber trotzdem immer wie-
der auf den alttestamentlichen Gott
beruft (zum Beispiel 2. Kor. 16—18).

«Nur wenn das Gift des Ausschliess-
lichkeitsanspruchs entfernt wird, kann
der biblische Glaube eigentlich ernst
und damit kommunikativ und friedlich
werden, sein Wesen rein verwirk-
lichen.» So schreibt Jaspers (S.508)
und bemerkt anscheinend nicht, dass
der Gott der Bibel der personifizierte
Ausschliesslichkeitsanspruch ist, sei-
nen Ernst und sein Wesen in ihm hat.

Die zweite Aufkliarung

Hans Kilian hat das Wort aufgebracht
in seinem mit Gedankengut schwer
befrachteten Leitartikel «Thesen zur
Kulturrevolution des Westens» (Heft
10 der «Vorgéange» 1967 im Szczesny-
Verlag). Kilian schreibt: «Wir befin-
den uns im Zeitalter einer zweiten
Aufklarung. Die erste Aufklarung, die
die Geschichte des 18. und 19. Jahr-
hunderts weitgehend bestimmt hat, ist
auf halbem Weg stehen geblieben...
Das Gesicht dieser Epoche wird einer-
seits vom Vordringen dieser zweiten
Aufklarung und andererseits von einem
mehr oder weniger hartnackigen Wi-
derstand einer irrationalistischen oder
traditionalistischen  Gegenaufkldrung
bestimmt.»

Gehen wir dem hier aufgeworfenen
Gedanken nach, so finden wir: Die
zweite Aufklarungswelle, an der wir
selbst mitarbeiten, geht tiefer als die
erste, sie macht heute nicht mehr halt
vor dem Menschen und vor den vom
Menschen geschaffenen Institutionen;
sie versucht, auch auf diesem Gebiet
Neues zu schaffen. Der Kirche bringt
sie grossere Schwierigkeiten als die
erste Welle; sie ist schwierig zu fas-
sen, schwierig zu bekampfen; es han-

16

Wer diesen Anspruch verwirft, ver-
wirft den Bibelglauben. Der Protestan-
tismus, dem Jaspers eine Chance ge-
ben mochte, kann sich nur dadurch als
biblischer Glaube gebirden, dass er
das autoritdre, exklusive, freiheitswid-
rige und grossenteils auch vernunft-
widrige Wesen des biblischen Gottes
moglichst vertuscht, das heisst mehr
als drei Viertel des «Wortes Gottes»
in der kirchlichen Praxis unterschlagt.
Manche Gedanken- und Gefuhlswerte
der Bibel mégen fur alle Zukunft be-
achtenswert bleiben. Eine Wandlung
des Glaubens im guten Sinne — die
ich, im Unterschied zu dezidiert athe-
istischen Freidenkern, fiir méglich hal-
te — kann nur in kritischer Auseinan-
dersetzung mit dem Bibelglauben, in
grundsétzlicher Abldsung von ihm ge-
schehen. Nur so und nicht durch Pak-
tieren mit der historischen Religions-
tyrannei wird sich Jaspers’ Frage, «ob
alle Menschen auf dem Erdball sich
schliesslich gemeinsam griinden kdnn-
ten auf die allgemeine Vernunft» (S.
148), in hoffendem Geiste beantwor-
ten lassen. Robert Méchler

delt sich da um so etwas wie eine
Grundwelle, die durch alles hindurch
geht und die iiberall da auftaucht,
wo man sie gar nicht erwartet hat. Zu-
dem: Im Osten bilden sich Méchte,
Staaten und Gewalten, die sich offen
zu einer gottlosen Welt und zu einem
Leben ohne Gott bekennen. Der Wind
tragt diesen gottfreien Geist Uiber alle
Grenzen und Schutzddmme hintiber
und in den noch christlichen Westen
hinein. Zum zweiten: Auch im Westen
schafft eine unaufhaltsame geistige
Entwicklung neue wissenschaftliche
Einsichten, neue Wahrheiten und neue
Werte, die sich mit unheimlicher Kraft
gegen die traditionellen christlichen
Lehren durchzusetzen vermégen. Zum
dritten: Die Kirchen werden von die-
ser neuen Aufklarung schwer getrof-
fen; sie schwanken und zeigen deut-
liche Symptome der Unsicherheit, der
Ratlosigkeit, des Suchens nach einem
Halt. Die neue Gefdhrdung trifft sie
dusserst schmerzlich; mit einem Rie-
seneifer haben sie sich 1945 aufge-
macht, um der im Krieg zusammenge-
brochenen Menschheit den Christen-
glauben als die entscheidende Hilfe
und Rettung neu zu verkiinden — und

nun, kaum 20 Jahre nachher, stehen sie
selbst mitten im Ringen um ihren eige-
nen Bestand. Die Romkirche, durch
das zweite Vaticanum im Innersten
beunruhigt, sucht neue Wege und
neue Losungen. Den Protestanten bo-
ten die Erinnerungsfeiern an Witten-
berg Gelegenheit, ihre notvolle heu-
tige Lage aufrichtig und griindlich zu
bedenken.

Am Reformationssonntag sprach in Ba-
sel als offizieller Redner Theologie-
professor Dr.Max Geiger iiber das
wahrlich zeitgem#sse Thema: «Was
not tut — Reformatorisches Erbe im
Umbruch der Gegenwart». Wir entneh-
men diesem Vortrag die nachstehen-
den aufschlussreichen Ueberlegungen
und Sitze:

«Erst recht hat die Neuzeit die Wahr-
heit der frohen Botschaft strittig ge-
macht bis hinein in die Grundlagen.
Daher der so unvorteilhaft zerstrittene,
zerschnittene Protestantismus. ... Der
Schaden sitzt tief, auch in der Gegen-
wart. Wir sind uneins, nicht nur in Ne-
bensichlichkeiten, sondern im Ent-
scheidenden, in dem, was not tut. Wir
sind uneins in Christus, in Gott, im
Heiligen Geist, im Glauben, im Gehor-
sam, im Wort des Lebens. Es ist eine
Unsicherheit und Unruhe in den Kir-
chen — nicht die heilsame Unruhe, die
dem Glauben eignet, sondern die Un-
ruhe der Verwirrung, die Situation der
unbrauchbar gewordenen Kompasse.
Von daher dann die hektische Ge-
schaftigkeit, die Flucht in professorale
Gelehrsamkeit und Einbildung, in kir-
chenratliche Sitzungs- und Organisa-
tionsfreudigkeit. In Deutschland hat
die Situation vor kurzem zur Spaltung
gefuhrt: auf der einen Seite die sog.
Bekenntnisbewegung, &ngstlich und
streng an den Buchstaben der Schrift
sich klammernd, argw&hnisch gegen
das Denken und die Sprache einer
kommenden Zeit, unvermeidlich von
Isolierung bedroht. Auf der andern
Seite die moderne Theologie: darauf
bedacht, nur ja den Anschluss an die
stirmisch sich wandelnden Menschen
der Moderne nicht zu verpassen, dar-
um zu allen Kleiderwechseln und Ar-
rangements bereit, in radikaler Kritik
an Christenheit, Kirche und Bibel sich
selbst und den Zeitgenossen innere
Freiheit vordemonstrierend. Bei uns
ist es noch nicht zu dieser Spaltung
zwischen Gemeinde und wissenschaft-
licher Theologie gekommen. Und doch
diirfen wir uns keiner Tauschung hin-



geben. Unsicherheit herrscht auch un-
ter uns. Unsere Studenten sind ihr
ausgesetzt in ihrer ganzen Scharfe.
Wer Biicher liest, sieht sich ihr kon-
frontiert, und ,Spiegel’ und ,Stern’ und
die Massenmedien der technisierten
Welt tragen diese Unsicherheit lang-
sam, aber sicher hinein in jedes Haus,
in alle Winkel. Wir kénnen das nicht
aufhalten. Wir diirfen es auch nicht.

. Die Neuzeit als Ganzes erweist
sich als Aufbruch aus Traditionen, die

wédhrend Jahrhunderten der mensch-
lichen Gemeinschaft bergenden Raum
geboten hatten. ... Auch die Traditio-
nen des Glaubens und der Kirche,
auch Form und Inhalt der biblischen
Schriften sind diesem historisch-kriti-
schen Zugriff unterworfen worden.»
Aufmerksam verfolgen wir die fiir uns
besonders interessante Weiterentwick-
lung und Auswirkung dieser zweiten
Aufklarung.

Omikron

«Prophete rechts, Prophete links, das Weltkind

in der Mitten»

Das als Ueberschrift gewidhlte Wort
stammt von Goethe. In dem Epigramm
«Diné zu Coblenz» schildert er sich
«lebensfroh» zwischen zwei sich strei-
tenden «Propheten» sitzend, von de-
nen der eine die Offenbarung wie
«Thoriaksbiichsen» entrétselt und der
andere sich liber den Taufritus auf-
regt. «Drob &rgert sich der Andere
sehr, und wollte gar nichts horen
mehr.» Unterdessen aber speist das
Weltkind, als das sich Goethe selbst
bezeichnet, «behaglich» seinen Salm
und Hahn. Er lasst die anderen sich
streiten und bleibt der Welt und
ihren Erfordernissen verbunden, wobei
er sich erheblich wohler fiihlt als die
beiden anderen. Er ist erhaben iber
das Gezink der links und rechts sit-
zenden dogmatisch denkenden «Pro-
pheten».

Was hat dies uns nun zu sagen? Das
Weltkind in der Mitte zwischen links
und rechts mag uns Sinnbild fiir den
Freigeist sein, der sich erhaben iiber
Dogmen und Doktrinen fiihlt und der
Natur verbunden bleibt. Er steht tiber
dem Dogmengeschwitz und huldigt
einem auf Tatsachen fussenden Dies-
seitsglauben — der sich natiirlich nicht
auf Salm und Hahn beschrinkt —. Er
hat sich von irgendwie bindenden
weltfremden Ansichten frei gemacht
und geht seinen nur seiner Natur ver-
pflichtenden Weg. Das Weltkind als
Freigeist ist nicht gebunden an eine
vorgeschriebene Weltanschauung. Es
macht sich seine eigenen Gedanken,
schaut kritisch ldchelnd zu den Pro-
pheten links und rechts und lebt sein
Leben in Zufriedenheit.

Der Unterschied zwischen links und
rechts bei den beiden Propheten ist
bei Goethe unerheblich. Er kannte den
iibertragenen Sinn dieses Gegensat-

v

zes noch nicht, namlich als weltan-
schaulich-politischen Gegensatz, wie
wir ihn heute auffassen. Trotz dieser
neuen Bedeutungen wollen wir aber
festhalten, dass das Weltkind «Frei-
geist» auch heute noch unabhingig
von links oder rechts ist oder wenig-
stens sein soll. Es ist deutlich, dass
das Weltkind nicht nur nach der einen
Seite hin horcht und sich nach der an-
dern Seite hin die Ohren zuhélt. Es
wire kein Freigeist mehr, wenn es nur
das Richtige einer Seite abhdren und
annehmen und das Richtige auf der
anderen Seite ablehnen wiirde, nur
weil es von dieser Seite, sagen wir
von rechts kommt. Fiir ihn ist nicht nur
eine Ansicht von links annehmbar —
wie E.Wernig in seinerLeserzuschrift*
schreibt —, sondern wenn sie gut ist,
auch von rechts. Das Wesen des Frei-
geistes ist, das nach seiner Ansicht
Richtige zu suchen, wo es ist, unab-
hdngig von einer zugleich vielleicht
vorhandenen fiir ihn unannehmbaren
politischeﬁ Ansicht. Natirlich muss er
es kritisch tun. Aber iberall gibt es
Gutes und Schlechtes, Annehmbares
und Abzulehnendes.

Auch die verschiedenen politischen
Ansichten rechts und links stehen an
sich gleichberechtigt nebeneinander.
Erst wenn man dies erkannt hat, denkt
man frei und demokratisch. Es ist sinn-
los, alle Andersdenkenden einfach als
korrupt, beschrénkt, riickstandig, unso-
zial oder sonstwie hinzustellen. Auf
beiden Seiten sind es Menschen mit
guten und schlechten Eigenschaften.
Wenn man in Deutschland vor 1933
diese tolerante Anschauung gehabt
hitte, wére ein totalitires System zu
verhindern gewesen. Ein solches Sy-

* S. Freidenker 1967, Nr. 12 S. 118.

stem entsteht nicht aus der Philoso-
phie, sondern wenn Machthungrige er-
kannt haben, dass sie ein solches poli-
tisches Durcheinander mit starker
Hand ordnen kénnen. Dies tat Napo-
leon nach dem Durcheinander der
franzésischen Nachrevolutionszeit,
ebenso Mussolini und Hitler und in
neuester Zeit de Gaulle. Es wird Zeit,
dass man dies iberall beobachtet,
keine Einseitigkeiten mehr zulédsst und
auch den andersdenkenden Menschen
als Menschen achtet. Dies véllig
durchzusetzen, ist eine der prakti-
schen Aufgaben freigeistiger Gesin-
nung.

Wernig wendet sich gegen Nietzsche
als «Rechtsstehenden» und will ihm
sogar das Recht, Philosoph genannt zu
werden, absprechen. Dies widerspricht
ganz und gar dem Toleranzgedanken
des Freidenkertums. Nietzsche hat uns
einen Weg gewiesen, auf dem man
das Christentum kritisieren kann. Er
zeigt das Unnatiirliche in ihm, die Be-
vorzugung der geistig Armen, den
Trost auf das Jenseits fiir die Armen,
ohne ihre weltlichen Existenzbedingun-
gen zu bessern, statt die Armut zu be-
seitigen. Von Gewalt spricht er nicht,
er will den starken Menschen, geistig -
und korperlich, den gesunden Kérper
und klaren Kopf, den Menschen, der
an sich arbeitet, um besser im obigen
Sinne zu werden. Das ist der tiefere
Sinn des «Uebermenschen», so wie ich
ihn verstehe. «Gott ist tot» heisst
nichts anderes, als dass die Idee Got-
tes nicht mehr lebt. Diese hat tatsiach-
lich gelebt und genug Unheil ange-
richtet. Auch ldeen sind wirklich, sie
wirken, selbst wenn sie keine Realitat
(Dinglichkeit) besitzen.

Den «Willen zur Macht», der vielleicht
besser «Trieb zur Macht» genannt
werden sollte, deckt er auf und findet
ihn tberall im Leben. In jeder schein-
moralischen Tat sieht er diesen Trieb
durchleuchten. Die Menschheit, das
ganze Universum lebt von diesem
Trieb, auf den alle anderen Triebe zu-
riickgefiihrt werden koénnen. Dies er-
kannt und riicksichtslos ausgespro-
chen zu haben, kénnen wir nicht ein-
fach beiseite schieben. In der Aufdek-
kung dieser Daseinsweise liegt keine
Beziehung zur politischen Entwicklung
bis zu den totalitiren Machthabern.
Diese haben seine Gedanken viel-
leicht zu ihrer Rechtfertigung nach
ihrem Sinn gedeutet. Genau wie Marx
mit der Hegelschen Dialektik seine

17



	Die zweite Aufklärung

