
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 51 (1968)

Heft: 2

Artikel: Die zweite Aufklärung

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411584

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411584
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


me von der Widersprüchlichkeit: Gegen

den am Sinai offenbarten Gott
gibt es in der Bibel keinen
Widerspruch, auch nicht bei Jesajas und

Arnos, die wohl ein bisschen gegen
das überwuchernde Kultwesen und
soziale Uebelstände quengeln, jedoch
sich hüten, das als eigentliches
Gotteswort geltende mosaische Gesetz
grundsätzlich anzufechten. Es gibt ihn
auch nicht bei Jesus, der das Gesetz
nicht auflösen will (Matth. 5, 17), und

nicht bei Paulus, der das Gesetz zwar
für aufgehoben, durch die Erlösungsgnade

unnötig geworden erklärt (Gal.
3, 13), sich aber trotzdem immer wieder

auf den alttestamentlichen Gott
beruft (zum Beispiel 2. Kor. 16-18).
«Nur wenn das Gift des Ausschliess-
lichkeitsanspruchs entfernt wird, kann
der biblische Glaube eigentlich ernst
und damit kommunikativ und friedlich
werden, sein Wesen rein verwirklichen.»

So schreibt Jaspers (S. 508)
und bemerkt anscheinend nicht, dass
der Gott der Bibel der personifizierte
Ausschliesslichkeitsanspruch ist, seinen

Ernst und sein Wesen in ihm hat.

Die zweite Aufklärung

Hans Kilian hat das Wort aufgebracht
in seinem mit Gedankengut schwer
befrachteten Leitartikel «Thesen zur
Kulturrevolution des Westens» (Heft
10 der «Vorgänge» 1967 im Szczesny-
Verlag). Kilian schreibt: «Wir befinden

uns im Zeitalter einer zweiten
Aufklärung. Die erste Aufklärung, die
die Geschichte des 18. und 19.

Jahrhunderts weitgehend bestimmt hat, ist
auf halbem Weg stehen geblieben
Das Gesicht dieser Epoche wird einerseits

vom Vordringen dieser zweiten
Aufklärung und andererseits von einem
mehr oder weniger hartnäckigen
Widerstand einer irrationalistischen oder
traditionalistischen Gegenaufklärung
bestimmt.»
Gehen wir dem hier aufgeworfenen
Gedanken nach, so finden wir: Die
zweite Aufklärungswelle, an der wir
selbst mitarbeiten, geht tiefer als die
erste, sie macht heute nicht mehr halt
vor dem Menschen und vor den vom
Menschen geschaffenen Institutionen;
sie versucht, auch auf diesem Gebiet
Neues zu schaffen. Der Kirche bringt
sie grössere Schwierigkeiten als die
erste Welle; sie ist schwierig zu
fassen, schwierig zu bekämpfen; es han-

Wer diesen Anspruch verwirft,
verwirft den Bibelglauben. Der Protestantismus,

dem Jaspers eine Chance
geben möchte, kann sich nur dadurch als
biblischer Glaube gebärden, dass er
das autoritäre, exklusive, freiheitswidrige

und grossenteils auch vernunftwidrige

Wesen des biblischen Gottes
möglichst vertuscht, das heisst mehr
als drei Viertel des «Wortes Gottes»
in der kirchlichen Praxis unterschlägt.
Manche Gedanken- und Gefühlswerte
der Bibel mögen für alle Zukunft
beachtenswert bleiben. Eine Wandlung
des Glaubens im guten Sinne — die
ich, im Unterschied zu dezidiert
atheistischen Freidenkern, für möglich halte

— kann nur in kritischer
Auseinandersetzung mit dem Bibelglauben, in

grundsätzlicher Ablösung von ihm
geschehen. Nur so und nicht durch
Paktieren mit der historischen Religionstyrannei

wird sich Jaspers' Frage, «ob

alle Menschen auf dem Erdball sich
schliesslich gemeinsam gründen könnten

auf die allgemeine Vernunft» (S.

148), in hoffendem Geiste beantworten

lassen. Robert Mächler

delt sich da um so etwas wie eine
Grundwelle, die durch alles hindurch
geht und die überall da auftaucht,
wo man sie gar nicht erwartet hat.
Zudem: Im Osten bilden sich Mächte,
Staaten und Gewalten, die sich offen
zu einer gottlosen Welt und zu einem
Leben ohne Gott bekennen. Der Wind
trägt diesen gottfreien Geist über alle
Grenzen und Schutzdämme hinüber
und in den noch christlichen Westen
hinein. Zum zweiten: Auch im Westen
schafft eine unaufhaltsame geistige
Entwicklung neue wissenschaftliche
Einsichten, neue Wahrheiten und neue
Werte, die sich mit unheimlicher Kraft
gegen die traditionellen christlichen
Lehren durchzusetzen vermögen. Zum

dritten: Die Kirchen werden von dieser

neuen Aufklärung schwer getroffen;

sie schwanken und zeigen deutliche

Symptome der Unsicherheit, der
Ratlosigkeit, des Suchens nach einem
Halt. Die neue Gefährdung trifft sie
äusserst schmerzlich; mit einem
Rieseneifer haben sie sich 1945

aufgemacht, um der im Krieg zusammengebrochenen

Menschheit den Christenglauben

als die entscheidende Hilfe
und Rettung neu zu verkünden — und

nun, kaum 20 Jahre nachher, stehen sie
selbst mitten im Ringen um ihren eigenen

Bestand. Die Romkirche, durch
das zweite Vaticanum im Innersten
beunruhigt, sucht neue Wege und

neue Lösungen. Den Protestanten
boten die Erinnerungsfeiern an Wittenberg

Gelegenheit, ihre notvolle heutige

Lage aufrichtig und gründlich zu
bedenken.

Am Reformationssonntag sprach in Basel

als offizieller Redner Theologieprofessor

Dr. Max Geiger über das
wahrlich zeitgemässe Thema: «Was
not tut — Reformatorisches Erbe im

Umbruch der Gegenwart». Wir entnehmen

diesem Vortrag die nachstehenden

aufschlussreichen Ueberlegungen
und Sätze:

«Erst recht hat die Neuzeit die Wahrheit

der frohen Botschaft strittig
gemacht bis hinein in die Grundlagen.
Daher der so unvorteilhaft zerstrittene,
zerschnittene Protestantismus. Der
Schaden sitzt tief, auch in der Gegenwart.

Wir sind uneins, nicht nur in

Nebensächlichkeiten, sondern im

Entscheidenden, in dem, was not tut. Wir
sind uneins in Christus, in Gott, im

Heiligen Geist, im Glauben, im Gehorsam,

im Wort des Lebens. Es ist eine
Unsicherheit und Unruhe in den
Kirchen — nicht die heilsame Unruhe, die
dem Glauben eignet, sondern die
Unruhe der Verwirrung, die Situation der
unbrauchbar gewordenen Kompasse.
Von daher dann die hektische
Geschäftigkeit, die Flucht in professorale
Gelehrsamkeit und Einbildung, in kir-
chenrätliche Sitzungs- und
Organisationsfreudigkeit. In Deutschland hat
die Situation vor kurzem zur Spaltung
geführt: auf der einen Seite die sog.
Bekenntnisbewegung, ängstlich und

streng an den Buchstaben der Schrift
sich klammernd, argwöhnisch gegen
das Denken und die Sprache einer
kommenden Zeit, unvermeidlich von
Isolierung bedroht. Auf der andern
Seite die moderne Theologie: darauf
bedacht, nur ja den Anschluss an die
stürmisch sich wandelnden Menschen
der Moderne nicht zu verpassen, darum

zu allen Kleiderwechseln und

Arrangements bereit, in radikaler Kritik
an Christenheit, Kirche und Bibel sich
selbst und den Zeitgenossen innere
Freiheit vordemonstrierend. Bei uns
ist es noch nicht zu dieser Spaltung
zwischen Gemeinde und wissenschaftlicher

Theologie gekommen. Und doch
dürfen wir uns keiner Täuschung hin-

16



geben. Unsicherheit herrscht auch unter

uns. Unsere Studenten sind ihr

ausgesetzt in ihrer ganzen Schärfe.
Wer Bücher liest, sieht sich ihr
konfrontiert, und Spiegel' und Stern' und
die Massenmedien der technisierten
Welt tragen diese Unsicherheit langsam,

aber sicher hinein in jedes Haus,
in alle Winkel. Wir können das nicht
aufhalten. Wir dürfen es auch nicht.

Die Neuzeit als Ganzes erweist
sich als Aufbruch aus Traditionen, die

Das als Ueberschrift gewählte Wort
stammt von Goethe. In dem Epigramm
«Dine zu Coblenz» schildert er sich
«lebensfroh» zwischen zwei sich
streitenden «Propheten» sitzend, von denen

der eine die Offenbarung wie
«Thoriaksbüchsen» enträtselt und der
andere sich über den Taufritus
aufregt. «Drob ärgert sich der Andere
sehr, und wollte gar nichts hören
mehr.» Unterdessen aber speist das

Weltkind, als das sich Goethe selbst
bezeichnet, «behaglich» seinen Salm
und Hahn. Er lässt die anderen sich
streiten und bleibt der Welt und
ihren Erfordernissen verbunden, wobei
er sich erheblich wohler fühlt als die
beiden anderen. Er ist erhaben über
das Gezänk der links und rechts
sitzenden dogmatisch denkenden
«Propheten».

Was hat dies uns nun zu sagen? Das
Weltkind in der Mitte zwischen links
und rechts mag uns Sinnbild für den
Freigeist sein, der sich erhaben über
Dogmen und Doktrinen fühlt und der
Natur verbunden bleibt. Er steht über
dem Dogmengeschwätz und huldigt
einem auf Tatsachen fussenden
Diesseitsglauben — der sich natürlich nicht
auf Salm und Hahn beschränkt — Er
hat sich von irgendwie bindenden
weltfremden Ansichten frei gemacht
und geht seinen nur seiner Natur
verpflichtenden Weg. Das Weltkind als
Freigeist ist nicht gebunden an eine
vorgeschriebene Weltanschauung. Es

macht sich seine eigenen Gedanken,
schaut kritisch lächelnd zu den
Propheten links und rechts und lebt sein
Leben in Zufriedenheit.
Der Unterschied zwischen links und
rechts bei den beiden Propheten ist
bei Goethe unerheblich. Er kannte den
übertragenen Sinn dieses Gegensat-

während Jahrhunderten der menschlichen

Gemeinschaft bergenden Raum

geboten hatten. Auch die Traditionen

des Glaubens und der Kirche,
auch Form und Inhalt der biblischen
Schriften sind diesem historisch-kritischen

Zugriff unterworfen worden.»
Aufmerksam verfolgen wir die für uns
besonders interessante Weiterentwicklung

und Auswirkung dieser zweiten
Aufklärung.

Omikron

zes noch nicht, nämlich als
weltanschaulich-politischen Gegensatz, wie
wir ihn heute auffassen. Trotz dieser
neuen Bedeutungen wollen wir aber
festhalten, dass das Weltkind
«Freigeist» auch heute noch unabhängig
von links oder rechts ist oder wenigstens

sein soll. Es ist deutlich, dass
das Weltkind nicht nur nach der einen
Seite hin horcht und sich nach der
andern Seite hin die Ohren zuhält. Es

wäre kein Freigeist mehr, wenn es nur
das Richtige einer Seite abhören und
annehmen und das Richtige auf der
anderen Seite ablehnen würde, nur
weil es von dieser Seite, sagen wir
von rechts kommt. Für ihn ist nicht nur
eine Ansicht von links annehmbar —

wie E. Wernig in seiner Leserzuschrift *

schreibt — sondern wenn sie gut ist,
auch von rechts. Das Wesen des
Freigeistes ist, das nach seiner Ansicht
Richtige zu suchen, wo es ist,
unabhängig von einer zugleich vielleicht
vorhandenen für ihn unannehmbaren
politischen Ansicht. Natürlich muss er
es kritisch tun. Aber überall gibt es
Gutes und Schlechtes, Annehmbares
und Abzulehnendes.
Auch die verschiedenen politischen
Ansichten rechts und links stehen an
sich gleichberechtigt nebeneinander.
Erst wenn man dies erkannt hat, denkt
man frei und demokratisch. Es ist sinnlos,

alle Andersdenkenden einfach als

korrupt, beschränkt, rückständig, unsozial

oder sonstwie hinzustellen. Auf
beiden Seiten sind es Menschen mit
guten und schlechten Eigenschaften.
Wenn man in Deutschland vor 1933

diese tolerante Anschauung gehabt
hätte, wäre ein totalitäres System zu
verhindern gewesen. Ein solches Sy-

* S. Freidenker 1967, Nr. 12 S. 118.

stem entsteht nicht aus der Philosophie,

sondern wenn Machthungrige
erkannt haben, dass sie ein solches
politisches Durcheinander mit starker
Hand ordnen können. Dies tat Napoleon

nach dem Durcheinander der
französischen Nachrevolutionszeit,
ebenso Mussolini und Hitler und in

neuester Zeit de Gaulle. Es wird Zeit,
dass man dies überall beobachtet,
keine Einseitigkeiten mehr zulässt und
auch den andersdenkenden Menschen
als Menschen achtet. Dies völlig
durchzusetzen, ist eine der praktischen

Aufgaben freigeistiger Gesinnung.

Wernig wendet sich gegen Nietzsche
als «Rechtsstehenden» und will ihm

sogar das Recht, Philosoph genannt zu

werden, absprechen. Dies widerspricht
ganz und gar dem Toleranzgedanken
des Freidenkertums. Nietzsche hat uns
einen Weg gewiesen, auf dem man
das Christentum kritisieren kann. Er

zeigt das Unnatürliche in ihm, die
Bevorzugung der geistig Armen, den
Trost auf das Jenseits für die Armen,
ohne ihre weltlichen Existenzbedingungen

zu bessern, statt die Armut zu
beseitigen. Von Gewalt spricht er nicht,
er will den starken Menschen, geistig
und körperlich, den gesunden Körper
und klaren Kopf, den Menschen, der
an sich arbeitet, um besser im obigen
Sinne zu werden. Das ist der tiefere
Sinn des «Uebermenschen», so wie ich
ihn verstehe. «Gott ist tot» heisst
nichts anderes, als dass die Idee Gottes

nicht mehr lebt. Diese hat tatsächlich

gelebt und genug Unheil
angerichtet. Auch Ideen sind wirklich, sie
wirken, selbst wenn sie keine Realität
(Dinglichkeit) besitzen.

Den «Willen zur Macht», der vielleicht
besser «Trieb zur Macht» genannt
werden sollte, deckt er auf und findet
ihn überall im Leben. In jeder
scheinmoralischen Tat sieht er diesen Trieb
durchleuchten. Die Menschheit, das

ganze Universum lebt von diesem
Trieb, auf den alle anderen Triebe
zurückgeführt werden können. Dies
erkannt und rücksichtslos ausgesprochen

zu haben, können wir nicht
einfach beiseite schieben. In der Aufdek-
kung dieser Daseinsweise liegt keine
Beziehung zur politischen Entwicklung
bis zu den totalitären Machthabern.
Diese haben seine Gedanken
vielleicht zu ihrer Rechtfertigung nach
ihrem Sinn gedeutet. Genau wie Marx
mit der Hegeischen Dialektik seine

«Prophete rechts, Prophete links, das Weltkind
in der Mitten»

17


	Die zweite Aufklärung

