
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 51 (1968)

Heft: 2

Artikel: Eine Anmerkung zu Karl Jaspers

Autor: Mächler, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Test, eine wertvolle Bestätigung für
die von uns wiederholt schon dargestellte

Unsicherheit der Kirchen in

ihren fundamentalen Positionen. Für
Test und Bestätigung haben wir der
Programmleitung sogar zu danken.

2. In der Gottesfrage bleiben wir
natürlich nicht da stehen, wo die Theologen

in Bern stehen geblieben sind.
Wir hätten auf die andrängenden Fragen

eine Antwort gewusst und hätten
sie auch klar und bestimmt ausgesprochen:

Es gibt weder einen lebenden,
noch einen sterbenden, noch auch
einen gestorbenen und toten Gott —

aus dem einfachen Grund, weil es
überhaupt keinen Gott gibt. Wie nahe
aber kommen heute die Theologen an
diese blanke Negation heran! Wie
kühl und distanziert sprechen sie
schon über das mögliche Ende ihres
Gottes! Frühere und noch gläubige
Jahrhunderte wussten sich stark
genug, ihren Gott zu verteidigen; die
Apologetik war im Ganzen der Theologie

hoch angesehen und wurde fleis-
sig geübt. Von diesem apologetischen
Glaubenseifer aber war in Bern nichts
mehr zu hören und nichts mehr zu

spüren.

3. Es ist doch eigenartig! Gott selbst
also ist gestorben und entschwunden;
am Wort, am Bild und Begriff Gottes
aber, daran halten die wackeren
Gottesmänner unbedingt fest. Bis zur
Ellenbogenberührung haben sie sich der
Negation, dem Atheismus, angenähert,
vor der Negation aber haben sie eine
Heidenangst; da setzen sie sich zur
Wehr. Alles nehmen sie heute in Kauf

- der Mensch darf mit Gott hadern
wie Hiob; er darf Gott zur Rechenschaft

ziehen für unerfüllte Wünsche;
er darf über Gott, besonders über dessen

Allmacht, witzeln und spötteln; er
darf über das langsame Hinserbeln,
über den Abgang Gottes mit Tod
diskutieren — aber nur eines darf er
nicht: Er darf nicht glauben und auch
nicht öffentlich verkünden, dass dieser

Gott überhaupt nie existiert hat
und auch heute nicht existiert; dass
er ein Wunschgebilde und ein
Phantasieprodukt des Menschen ist, wie alle
anderen Gottheiten auch. Und doch
ist diese saubere und ehrliche Negation

für das Ansehen des Gottesbildes,

gegenüber den anderen heute
sonst erlaubten Herabsetzungen, eine
viel vornehmere und würdigere
Lösung der Gottesfrage. In der sauberen
Negation Gottes liegt mehr Respekt

vor dem Gottesbild als in dem heute
beliebten langsamen Abwürgen dieses
Gottes.
4. Was sagen eigentlich die Frommen
unserer Tage zu der Feststellung: Es

hat sich also ergeben, dass Gott
selbst, der Gegenstand, der Ursprung,
der tragende Grund des Christenglaubens,

durchaus unsicher und brüchig
geworden ist. Trotzdem wird die
kommende Generation immer noch in der
Lehre festgehalten, dass der Christengott

das sicherste und zuverlässigste
Fundament aller Lebensführung und

Das Buch «Der philosophische Glaube
angesichts der Offenbarung» von Karl
Jaspers (München 1962) ist eine in

mancher Hinsicht förderliche Kritik
der Offenbarungsreligion. Zwei besonders

einleuchtende Stellen sind
folgende:

«,Gott will es' ist unzählige Male zur
Selbstrechtfertigung des Bösen
geworden. Es ist selber schon böse, weil
niemand Gottes Willen kennt und das
vermeintliche Kennen, im Kleinen wie
im Grossen, unendliches Unheil zur
Folge hat.» (S. 312.)
«Was sie (die Philosophie) als erstes
und letztes will, ist Wahrheit, und, da
niemand sie besitzt, die Forderung der
Wahrhaftigkeit.» (S. 471.)
Verwundert aber liest man neben diesen

und ähnlichen Sätzen, wie Jaspers
sich über die Bibel so äussert, als
könne sie weiterhin massgebende
religiöse Weqleitung bieten. Zwar will er
sie nicht als eigentliche Offenbarungsurkunde

gelten lassen, meint jedoch,
der biblische Glaube könne sich
wandeln, eine dem heutigen Menschen

angemessene Form annehmen, sich in

jener «schwebenden Sprache» der
Transzendenz ausdrücken, die er
Sprache der Chiffern nennt. Auch die
Kirchen, deren üble Vergangenheit er
zutreffend kennzeichnet, meint er
dadurch retten zu können. Sie bleiben,
schreibt er, «nur dann überzeugend,
wenn sie diese Verwandlung aus der
Tiefe biblischen Ernstes vollziehen und

wenn dieser in ihnen, die Gehäuse
ihrer Dogmen und Institutionen
einschmelzend, gegenwärtige Sprache
gewinnt». (S. 478)

Seltsame Illusion eines sonst in vielen
Beziehungen hellsichtigen Denkers!

aller Weisheit, dass Gott und Gottesglaube

letzte und entscheidende
Wahrheit sei. Es muss doch einmal der
Tag der Einsicht kommen, einmal muss
die Frage akut und bedrückend
werden: Wie können wir diesen Widerspruch

vor unserem Menschengewissen
heute noch verantworten, heute

noch rechtfertigen? Gross, durchdringend

und fragend ruht das Auge der
noch christlichen und der bereits nicht
mehr christlichen Menschheit auf den
Herren Theologen — was werden sie
auf diese Frage antworten? Omikron

Die Bibel hat doch ihren Ernst ganz
und gar darin, dass sie eben das sagt,
was nach Jaspers niemand zu sagen
befugt ist: Gott will es! Gott will, dass
der Mensch nicht vom Baum der
Erkenntnis esse (1. Mos. 2, 17). Gott will,
dass alle Nachkommen Abrahams
beschnitten werden (1. Mos. 17, 13). Gott
will, dass der Mensch nicht töte (2.
Mos. 20, 13), will aber auch, dass Israel
die Bevölkerung des eroberten
Kanaan ausrotte (5. Mos. 20, 16-18). Gott
will, dass sein Volk die mehr als
sechshundert Gesetze der Thora
befolge. Gott will Nächstenliebe (3. Mos.
19, 18; Matth. 22, 39), will aber auch,
dass man eigene Angehörige töte,
wenn sie andere Götter anbeten (5.
Mos. 13, 6—11). Gott will, dass seine
Auserwählten durch den Glauben an
Jesus Christus selig, die Ungläubigen
verdammt werden (Joh. 3, 36) usw. Die

Sprache der Bibel hat ihr unleugbar
grossartiges Pathos aus nichts anderem

als der vermeintlichen Kenntnis
des Gotteswillens. Es ist die Sprache
des anscheinend jedem Zweifel
entrückten Wahrheitsbesitzes, unvereinbar

mit Jaspers' Forderung der
philosophischen Wahrhaftigkeit. Die
geschichtliche Folge solcher Sprache
war «unendliches Unheil». Aber
Jaspers scheint dessen Ursache bloss in

sekundären jüdischen und christlichen
Fanatismen sehen zu wollen, nicht im

primären, biblischen.
Die Bibel, behauptet Jaspers, sei reich
wie das Leben selber und voller
Widersprüche; unvereinbare geistige
Mächte, Lebensanschauungen, Weisen
der Lebenspraxis träfen sich in diesem
Buch der Bücher (S.494f.). Dabei
übersieht er die eine grosse Ausnah-

Eine Anmerkung zu Karl Jaspers

15



me von der Widersprüchlichkeit: Gegen

den am Sinai offenbarten Gott
gibt es in der Bibel keinen
Widerspruch, auch nicht bei Jesajas und

Arnos, die wohl ein bisschen gegen
das überwuchernde Kultwesen und
soziale Uebelstände quengeln, jedoch
sich hüten, das als eigentliches
Gotteswort geltende mosaische Gesetz
grundsätzlich anzufechten. Es gibt ihn
auch nicht bei Jesus, der das Gesetz
nicht auflösen will (Matth. 5, 17), und

nicht bei Paulus, der das Gesetz zwar
für aufgehoben, durch die Erlösungsgnade

unnötig geworden erklärt (Gal.
3, 13), sich aber trotzdem immer wieder

auf den alttestamentlichen Gott
beruft (zum Beispiel 2. Kor. 16-18).
«Nur wenn das Gift des Ausschliess-
lichkeitsanspruchs entfernt wird, kann
der biblische Glaube eigentlich ernst
und damit kommunikativ und friedlich
werden, sein Wesen rein verwirklichen.»

So schreibt Jaspers (S. 508)
und bemerkt anscheinend nicht, dass
der Gott der Bibel der personifizierte
Ausschliesslichkeitsanspruch ist, seinen

Ernst und sein Wesen in ihm hat.

Die zweite Aufklärung

Hans Kilian hat das Wort aufgebracht
in seinem mit Gedankengut schwer
befrachteten Leitartikel «Thesen zur
Kulturrevolution des Westens» (Heft
10 der «Vorgänge» 1967 im Szczesny-
Verlag). Kilian schreibt: «Wir befinden

uns im Zeitalter einer zweiten
Aufklärung. Die erste Aufklärung, die
die Geschichte des 18. und 19.

Jahrhunderts weitgehend bestimmt hat, ist
auf halbem Weg stehen geblieben
Das Gesicht dieser Epoche wird einerseits

vom Vordringen dieser zweiten
Aufklärung und andererseits von einem
mehr oder weniger hartnäckigen
Widerstand einer irrationalistischen oder
traditionalistischen Gegenaufklärung
bestimmt.»
Gehen wir dem hier aufgeworfenen
Gedanken nach, so finden wir: Die
zweite Aufklärungswelle, an der wir
selbst mitarbeiten, geht tiefer als die
erste, sie macht heute nicht mehr halt
vor dem Menschen und vor den vom
Menschen geschaffenen Institutionen;
sie versucht, auch auf diesem Gebiet
Neues zu schaffen. Der Kirche bringt
sie grössere Schwierigkeiten als die
erste Welle; sie ist schwierig zu
fassen, schwierig zu bekämpfen; es han-

Wer diesen Anspruch verwirft,
verwirft den Bibelglauben. Der Protestantismus,

dem Jaspers eine Chance
geben möchte, kann sich nur dadurch als
biblischer Glaube gebärden, dass er
das autoritäre, exklusive, freiheitswidrige

und grossenteils auch vernunftwidrige

Wesen des biblischen Gottes
möglichst vertuscht, das heisst mehr
als drei Viertel des «Wortes Gottes»
in der kirchlichen Praxis unterschlägt.
Manche Gedanken- und Gefühlswerte
der Bibel mögen für alle Zukunft
beachtenswert bleiben. Eine Wandlung
des Glaubens im guten Sinne — die
ich, im Unterschied zu dezidiert
atheistischen Freidenkern, für möglich halte

— kann nur in kritischer
Auseinandersetzung mit dem Bibelglauben, in

grundsätzlicher Ablösung von ihm
geschehen. Nur so und nicht durch
Paktieren mit der historischen Religionstyrannei

wird sich Jaspers' Frage, «ob

alle Menschen auf dem Erdball sich
schliesslich gemeinsam gründen könnten

auf die allgemeine Vernunft» (S.

148), in hoffendem Geiste beantworten

lassen. Robert Mächler

delt sich da um so etwas wie eine
Grundwelle, die durch alles hindurch
geht und die überall da auftaucht,
wo man sie gar nicht erwartet hat.
Zudem: Im Osten bilden sich Mächte,
Staaten und Gewalten, die sich offen
zu einer gottlosen Welt und zu einem
Leben ohne Gott bekennen. Der Wind
trägt diesen gottfreien Geist über alle
Grenzen und Schutzdämme hinüber
und in den noch christlichen Westen
hinein. Zum zweiten: Auch im Westen
schafft eine unaufhaltsame geistige
Entwicklung neue wissenschaftliche
Einsichten, neue Wahrheiten und neue
Werte, die sich mit unheimlicher Kraft
gegen die traditionellen christlichen
Lehren durchzusetzen vermögen. Zum

dritten: Die Kirchen werden von dieser

neuen Aufklärung schwer getroffen;

sie schwanken und zeigen deutliche

Symptome der Unsicherheit, der
Ratlosigkeit, des Suchens nach einem
Halt. Die neue Gefährdung trifft sie
äusserst schmerzlich; mit einem
Rieseneifer haben sie sich 1945

aufgemacht, um der im Krieg zusammengebrochenen

Menschheit den Christenglauben

als die entscheidende Hilfe
und Rettung neu zu verkünden — und

nun, kaum 20 Jahre nachher, stehen sie
selbst mitten im Ringen um ihren eigenen

Bestand. Die Romkirche, durch
das zweite Vaticanum im Innersten
beunruhigt, sucht neue Wege und

neue Lösungen. Den Protestanten
boten die Erinnerungsfeiern an Wittenberg

Gelegenheit, ihre notvolle heutige

Lage aufrichtig und gründlich zu
bedenken.

Am Reformationssonntag sprach in Basel

als offizieller Redner Theologieprofessor

Dr. Max Geiger über das
wahrlich zeitgemässe Thema: «Was
not tut — Reformatorisches Erbe im

Umbruch der Gegenwart». Wir entnehmen

diesem Vortrag die nachstehenden

aufschlussreichen Ueberlegungen
und Sätze:

«Erst recht hat die Neuzeit die Wahrheit

der frohen Botschaft strittig
gemacht bis hinein in die Grundlagen.
Daher der so unvorteilhaft zerstrittene,
zerschnittene Protestantismus. Der
Schaden sitzt tief, auch in der Gegenwart.

Wir sind uneins, nicht nur in

Nebensächlichkeiten, sondern im

Entscheidenden, in dem, was not tut. Wir
sind uneins in Christus, in Gott, im

Heiligen Geist, im Glauben, im Gehorsam,

im Wort des Lebens. Es ist eine
Unsicherheit und Unruhe in den
Kirchen — nicht die heilsame Unruhe, die
dem Glauben eignet, sondern die
Unruhe der Verwirrung, die Situation der
unbrauchbar gewordenen Kompasse.
Von daher dann die hektische
Geschäftigkeit, die Flucht in professorale
Gelehrsamkeit und Einbildung, in kir-
chenrätliche Sitzungs- und
Organisationsfreudigkeit. In Deutschland hat
die Situation vor kurzem zur Spaltung
geführt: auf der einen Seite die sog.
Bekenntnisbewegung, ängstlich und

streng an den Buchstaben der Schrift
sich klammernd, argwöhnisch gegen
das Denken und die Sprache einer
kommenden Zeit, unvermeidlich von
Isolierung bedroht. Auf der andern
Seite die moderne Theologie: darauf
bedacht, nur ja den Anschluss an die
stürmisch sich wandelnden Menschen
der Moderne nicht zu verpassen, darum

zu allen Kleiderwechseln und

Arrangements bereit, in radikaler Kritik
an Christenheit, Kirche und Bibel sich
selbst und den Zeitgenossen innere
Freiheit vordemonstrierend. Bei uns
ist es noch nicht zu dieser Spaltung
zwischen Gemeinde und wissenschaftlicher

Theologie gekommen. Und doch
dürfen wir uns keiner Täuschung hin-

16


	Eine Anmerkung zu Karl Jaspers

