Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 51 (1968)

Heft: 2

Artikel: Theothanatologie?

Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411582

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Man hat Cicero immer wieder Feigheit
vorgeworfen. Dass dies nicht zutrifft,
bewies er bei seinem Tode, dem er wie
ein echter Philosoph entgegensah. Als
er horte, dass ihn die Mérder einholten,
befahl er, die Sanfte abzustellen. Nach
alter Gewohnheit hielt er seine linke
Hand an das Kinn und bot seinen Mor-
dern den Hals dar. Cicero war 64 Jahre
alt. Auf Geheiss des Marcus Antonius
hieben ihm die Mérder das Haupt und
beide Hinde ab und brachten diese
Trophéen nach Rom, wo sie auf der
Rostra, der Rednertribiine auf dem Fo-
rum Romanum, aufgesteckt wurden,
von der herab so viele Reden Ciceros
gedonnert hatten. Antonius stiess einen
Freudenschrei aus, als man ihm die
Nachricht von Ciceros Tode brachte,
und zahlte den Mérdern denzehnfachen
Preis aus, wihrend Fulvia, seine ent-
menschte Gattin, den Schidel Ciceros
verhdhnt und angespien und die Zunge
mit ihren Haarnadeln durchstochen
haben soll, was bei dieser Megére
durchaus glaubhaft ist.

Doch Cicero war nicht tot! Sein Geist
befruchtete die Nachwelt auf das viel-
faltigste. Er, der durch seinen glanz-
vollen Stil die lateinische Sprache iiber-
haupt erst ausgebildet und zu kiinst-
lerischer Vollendung gefiihrt hatte,
soilte noch viele Generationen Rémer
bis zu Boethius beeinflussen. Als Ver-
mittler der griechisch-rémischen Kultur
wirkt er aber bis heute unvermindert
fort. Hier liegt die wahre und einzige
Bedeutung Ciceros: in seinem schrift-
stellerischen Werk! Hatte ein Casar nie
gelebt, wire dies in kultureller Hinsicht
ohne grosse Bedeutung fiir die Welt

gewesen, bei Cicero indessen wire es

ein unersetzlicher Verlust. Lediglich
gewissen Historikern des vorigen Jahr-
hunderts, allen voran Mommsen, blieb
es vorbehalten, Cicero in den Dreck zu
ziehen. Doch ist heute die kulturhisto-
rische Bedeutung Ciceros, die ihn zu
einem der grossen Erzieher der
Menschheit macht, unbestritten.

Cicero hinterliess zahlreiche Werke,
die seine Reden, wissenschaftliche
Schriften tber Rhetorik und Philoso-
phie sowie seinen umfangreichen Brief-
wechsel umfassen. Besonders in sei-
nen Reden, die als literarische Meister-
werke zu gelten haben, erweist er sich
als brillanter Stilist, wodurch er die
lateinische Sprache auf ihren Hohe-
punkt fuhrte. In «De oratore, Brutus,
orator» (Rhetorische Schriften) behan-
delt er die rémische Rhetorik und de-

14

ren Ziele. Obgleich Cicero selbst kein
eigentlicher Denker war, suchte er
doch in seinen philosophischen Wer-
ken wie «De officiis» (Die Pflichten),
«De finibus bonorum et malorum» (Das
grosste Gut und das grosste Uebel),
«De republica» (Die beste Staatsform),
«Laelius de amicitia» (Die Freund-
schaft), «Cato maior de senectute»
(Das Alter) und «Tusculanae disputa-
tiones» (Tusculanische Gespriche) die
spéte griechische Philosophie den R6-
mern in volkstimlicher Weise zu Uber-
mitteln. Auch .in seinen Briefen, zumal
in denen an seinen Freund Atticus,
zeigt sich Cicero durchaus als grosser
Mensch. Werner Ohnemus

Theothanatologie ?

Du meine Gute — was kann wohl mit
diesem Fremdwort-Ungetlim gemeint
sein? Ricken wir Anfang und Ende
des Wortes zusammen und streichen
die Mitte aus, so ergibt sich das Wort
Theologie — und die kennen wir. In die
Mitte dieser «Theologie» wird da also
das Wort «Thanatos» hineingestellt,
das ist das griechische Wort fur Tod.
Damit stehen wir schon vor des Rat-
sels Losung — es geht also hier wie-
der einmal um den «Tod Gottes», ge-
nauer: Es geht um die in den USA
von einer Gruppe protestantischer
Theologen vertretene Lehre, dass der
Gott der Christen verstorben und tot
sei, dass es also gelte, auf neuem
Grund, aber diesmal ohne Gott, einen
neuen Christenglauben aufzubaueén,
welcher der heutigen Lage besser ge-
recht werde als die alte Lehre vom
alttestamentlichen Gott Jehova.

Unser Leser weiss da etwas Bescheid;
wir haben friiher schon von ihr ge-
sprochen, von dieser eigenartigen Be-
wegung, die sich im Inneren der pro-
testantischen Theologie, aber doch
vor aller Augen, vollzieht. Nun hat also
diese Bewegung unterdessen auch
schon einen wissenschaftlich klingen-
den Namen erhalten.

Zu dieser «Gott-ist-tot»-Bewegung hat
nun kirzlich in Bern die 3. Jahresver-
sammlung der Schweizerischen Theo-
logischen Gesellschaft sich ausgespro-
chen; das Thema war die Gottesfrage
ganz allgemein, aber da konnte es ja
heute wirklich nicht fehlen, dass von
der Theothanatologie eingehend ge-
sprochen wurde. Den Bericht uber
diese Tagung finden wir in den «Bas-

ler Nachrichten» vom 22. November
1967. Es steht einiges darin, was zu-
nachst befremdet; wir sehen uns da-
her genoétigt, kurz darauf zuriickzu-
kommen.

Befremdet und erstaunt ist zunéchst
einmal der Berichterstatter selber; er
wundert sich dariiber, dass eine theo-
logische  Jahresversammlung, be-
schickt von drei Landeskirchen, dieses
Thema o6ffentlich zur Diskussion stellt,
und schreibt zur Einleitung seines Be-
richtes: «Die Existenz Gottes ist heute
erneut ein Problem. Nicht Theologie,
sondern Atheologie ist jetzt modern.
Gott ist nicht mehr aktuell. Es ist so
weit: ,Unser Geschlecht opfert Gott
dem Nichts' (Nietzsche). Selbst Chri-
sten bringen es drei Generationen
nach Karl Barth fertig, den Tod Got-
tes als theologisches Programm auf
ihre wehenden Fahnen zu schreiben:
Theothanatologie — so lautet nun die
Parole.»

Befremdlich ist auch die conclusio un-
seres Berichterstatters. Er gibt einen
Ueberblick tber die wesentlichen der
dort gehaltenen Vortrige, auch Uber
die sich anschliessende Diskussion,
und stellt zum Schluss fest: Der Kon-
gress hat die Gottesfrage offen ge-
lassen; sie sollte und konnte uber-
haupt nicht gelést werden. «Hat nicht
die Theologie in der Vergangenheit
allzuschnell und selbstsicher nach
allen Seiten hin geantwortet? Hat sie
nicht endlich bescheidener zu wer-
den?»

Auf diese beiden letzten Fragen miss-
ten wir Weltkinder von heute mit einem
entschiedenen «Doch Doch!» antwor-
ten. Und da wir nun gerade das Wort
haben, seien uns noch einige Bemer-
kungen zum Ganzen, zum Thema die-
ser theologischen Jahresversammlung
und zum Bericht, gestattet:

1. Mit der Gottesfrage des Christen-
glaubens ist es tatsichlich heute recht
schlimm bestellt. Je tiefer man sich in
diese Schwierigkeiten hineinwagt, de-
sto mehr wachsen Konfusion und Un-
sicherheit. Auch die Jahresversamm-
lung in Bern wird das am Schluss ihrer
Auseinandersetzung eingesehen ha-
ben. Dass sie trotz dieser Schwierig-
keiten und Gefahren die offene De-
batte gewagt hat, sei ihr hoch ange-
rechnet. Dass sie die Gottesfrage
nicht zu beantworten vermochte, ver-
stehen gerade wir sehr gut. Der Kon-
gress wie auch die Berichterstattung
in den «BN» sind uns ein wertvoller



Test, eine wertvolle Bestatigung fur
die von uns wiederholt schon darge-
stellte Unsicherheit der Kirchen in
ihren fundamentalen Positionen. Fir
Test und Bestdtigung haben wir der
- Programmleitung sogar zu danken.

2. In der Gottesfrage bleiben wir na-
tirlich nicht da stehen, wo die Theolo-
gen in Bern stehen geblieben sind.
Wir hitten auf die andridngenden Fra-
gen eine Antwort gewusst und hétten
sie auch klar und bestimmt ausgespro-
chen: Es gibt weder einen lebenden,
noch einen sterbenden, noch auch
einen gestorbenen und toten Gott —
aus dem einfachen Grund, weil es
iberhaupt keinen Gott gibt. Wie nahe
aber kommen heute die Theologen an
diese blanke Negation heran! Wie
kiihl und distanziert sprechen sie
schon Uber das mégliche Ende ihres
Gottes! Frihere und noch gldaubige
Jahrhunderte wussten sich stark ge-
nug, ihren Gott zu verteidigen; die
Apologetik war im Ganzen der Theolo-
gie hoch angesehen und wurde fleis-
sig getibt. Von diesem apologetischen
Glaubenseifer aber war in Bern nichts
mehr zu horen und nichts mehr zu
spuren.

3. Es ist doch eigenartig! Gott selbst
also ist gestorben und entschwunden;
am Wort, am Bild und Begriff Gottes
aber, daran halten die wackeren Got-
tesménner unbedingt fest. Bis zur El-
lenbogenberiihrung haben sie sich der
Negation, dem Atheismus, angenéihert,
vor der Negation aber haben sie eine
Heidenangst; da setzen sie sich zur
Wehr. Alles nehmen sie heute in Kauf
— der Mensch darf mit Gott hadern
wie Hiob; er darf Gott zur Rechen-
schaft ziehen fiir unerfiillte Wiinsche;
er darf iber Gott, besonders iiber des-
sen Allmacht, witzeln und spétteln; er
darf Uber das langsame Hinserbeln,
iber den Abgang Gottes mit Tod dis-
kutieren — aber nur eines darf er
nicht: Er darf nicht glauben und auch
nicht 6ffentlich verkiinden, dass die-
ser Gott lberhaupt nie existiert hat
und auch heute nicht existiert; dass
er ein Wunschgebilde und ein Phanta-
sieprodukt des Menschen ist, wie alle
anderen Gottheiten auch. Und doch
ist diese saubere und ehrliche Nega-
tion fur das Ansehen des Gottesbil-
des, gegeniiber den anderen heute
sonst erlaubten Herabsetzungen, eine
viel vornehmere und wirdigere L&-
sung der Gottesfrage. In der sauberen
Negation Gottes liegt mehr Respekt

vor dem Gottesbild als in dem heute
beliebten langsamen Abwiirgen dieses
Gottes.

4. Was sagen eigentlich die Frommen
unserer Tage zu der Feststellung: Es
hat sich also ergeben, dass Gott
selbst, der Gegenstand, der Ursprung,
der tragende Grund des Christenglau-
bens, durchaus unsicher und briichig
geworden ist. Trotzdem wird die kom-
mende Generation immer noch in der
Lehre festgehalten, dass der Christen-
gott das sicherste und zuverldssigste
Fundament aller Lebensfiihrung und

aller Weisheit, dass Gott und Gottes-
glaube letzte und entscheidende
Wabhrheit sei. Es muss doch einmal der
Tag der Einsicht kommen, einmal muss
die Frage akut und bedriickend wer-
den: Wie kdnnen wir diesen Wider-
spruch vor unserem Menschengewis-
sen heute noch verantworten, heute
noch rechtfertigen? Gross, durchdrin-
gend und fragend ruht das Auge der
noch christlichen und der bereits nicht
mehr christlichen Menschheit auf den
Herren Theologen — was werden sie
auf diese Frage antworten? Omikron

Eine Anmerkung zu Karl Jaspers

Das Buch «Der philosophische Glaube
angesichts der Offenbarung» von Karl
Jaspers (Minchen 1962) ist eine in
mancher Hinsicht forderliche Kritik
der Offenbarungsreligion. Zwei beson-
ders einleuchtende Stellen sind fol-
gende:

«,Gott will es’ ist unzidhlige Male zur
Selbstrechtfertigung des Bésen ge-
worden. Es ist selber schon bose, weil
niemand Gottes Willen kennt und das
vermeintliche Kennen, im Kleinen wie
im Grossen, unendliches Unheil zur
Folge hat.» (S. 312.)

«Was sie (die Philosophie) als erstes
und letztes will, ist Wahrheit, und, da
niemand sie besitzt, die Forderung der
Wahrhaftigkeit.» (S. 471.)

Verwundert aber liest man neben die-
sen und dhnlichen Satzen, wie Jaspers
sich iiber die Bibel so &ussert, als
kénne sie weiterhin massgebende reli-
gidse Wegleitung bieten. Zwar will er
sie nicht als eigentliche Offenbarungs-
urkunde gelten lassen, meint jedoch,
der biblische Glaube kénne sich wan-
deln, eine dem heutigen Menschen an-
gemessene Form annehmen, sich in
jener «schwebenden Sprache» der
Transzendenz ausdriicken, die er
Sprache der Chiffern nennt. Auch die
Kirchen, deren lble Vergangenheit er
zutreffend kennzeichnet, meint er da-
durch retten zu kénnen. Sie bleiben,
schreibt er, «nur dann Uberzeugend,
wenn sie diese Verwandlung aus der
Tiefe biblischen Ernstes vollziehen und
wenn dieser in ihnen, die Gehiuse
ihrer Dogmen und Institutionen ein-
schmelzend, gegenwirtige Sprache
gewinnt». (S. 478)

Seltsame lllusion eines sonst in vielen
Beziehungen hellsichtigen Denkers!

Die Bibel hat doch ihren Ernst ganz
und gar darin, dass sie eben das sagt,
was nach Jaspers niemand zu sagen
befugt ist: Gott will es! Gott will, dass
der Mensch nicht vom Baum der Er-
kenntnis esse (1. Mos. 2, 17). Gott will,
dass alle Nachkommen Abrahams be-
schnitten werden (1. Mos. 17, 13). Gott
will, dass der Mensch nicht téte (2.
Mos. 20, 13), will aber auch, dass Israel
die Bevolkerung des eroberten Ka- .
naan ausrotte (5. Mos. 20, 16—18). Gott
will, dass sein Volk die mehr als
sechshundert Gesetze der Thora be-
folge. Gott will Nachstenliebe (3. Mos.
19, 18; Matth. 22, 39), will aber auch,
dass man eigene Angehorige tote,
wenn sie andere Gotter anbeten (5.
Mos. 13, 6—11). Gott will, dass seine
Auserwihlten durch den Glauben an
Jesus Christus selig, die Ungldubigen
verdammt werden (Joh. 3, 36) usw. Die
Sprache der Bibel hat ihr unleugbar
grossartiges Pathos aus nichts ande-
rem als der vermeintlichen Kenntnis
des Gotteswillens. Es ist die Sprache
des anscheinend jedem Zweifel ent-
rickten Wahrheitsbesitzes, unverein-
bar mit Jaspers’ Forderung der philo-
sophischen Wahrhaftigkeit. Die ge-
schichtliche Folge solcher Sprache
war «unendliches Unheil». Aber Jas-
pers scheint dessen Ursache bloss in
sekundaren judischen und christlichen
Fanatismen sehen zu wollen, nicht im
primaren, biblischen.

Die Bibel, behauptet Jaspers, sei reich
wie das Leben selber und voller Wi-
derspriiche; unvereinbare geistige
Méachte, Lebensanschauungen, Weisen
der Lebenspraxis tridfen sich in diesem
Buch der Biicher (S.4941.). Dabei
tibersieht er die eine grosse Ausnah-

15



	Theothanatologie?

