
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 51 (1968)

Heft: 2

Artikel: Theothanatologie?

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411582

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Man hat Cicero immer wieder Feigheit
vorgeworfen. Dass dies nicht zutrifft,
bewies er bei seinem Tode, dem er wie
ein echter Philosoph entgegensah. Als
er hörte, dass ihn die Mörder einholten,
befahl er, die Sänfte abzustellen. Nach
alter Gewohnheit hielt er seine linke
Hand an das Kinn und bot seinen Mördern

den Hals dar. Cicero war 64 Jahre
alt. Auf Geheiss des Marcus Antonius
hieben ihm die Mörder das Haupt und
beide Hände ab und brachten diese
Trophäen nach Rom, wo sie auf der
Rostra, der Rednertribüne auf dem
Forum Romanum, aufgesteckt wurden,
von der herab so viele Reden Ciceros
gedonnert hatten. Antonius stiess einen
Freudenschrei aus, als man ihm die
Nachricht von Ciceros Tode brachte,
und zahlte den Mördern den zehnfachen
Preis aus, während Fulvia, seine
entmenschte Gattin, den Schädel Ciceros
verhöhnt und angespien und die Zunge
mit ihren Haarnadeln durchstochen
haben soll, was bei dieser Megäre
durchaus glaubhaft ist.

Doch Cicero war nicht tot! Sein Geist
befruchtete die Nachwelt auf das
vielfältigste. Er, der durch seinen glanzvollen

Stil die lateinische Sprache
überhaupt erst ausgebildet und zu
künstlerischer Vollendung geführt hatte,
sollte noch viele Generationen Römer
bis zu Boethius beeinflussen. Als
Vermittler der griechisch-römischen Kultur
wirkt er aber bis heute unvermindert
fort. Hier liegt die wahre und einzige
Bedeutung Ciceros: in seinem
schriftstellerischen Werk! Hätte ein Cäsar nie
gelebt, wäre dies in kultureller Hinsicht
ohne grosse Bedeutung für die Welt
gewesen, bei Cicero indessen wäre es
ein unersetzlicher Verlust. Lediglich
gewissen Historikern des vorigen
Jahrhunderts, allen voran Mommsen, blieb
es vorbehalten, Cicero in den Dreck zu
ziehen. Doch ist heute die kulturhistorische

Bedeutung Ciceros, die ihn zu
einem der grossen Erzieher der
Menschheit macht, unbestritten.

Cicero hinterliess zahlreiche Werke,
die seine Reden, wissenschaftliche
Schriften über Rhetorik und Philosophie

sowie seinen umfangreichen
Briefwechsel umfassen. Besonders in seinen

Reden, die als literarische Meisterwerke

zu gelten haben, erweist er sich
als brillanter Stilist, wodurch er die
lateinische Sprache auf ihren Höhepunkt

führte. In «De oratore, Brutus,
orator» (Rhetorische Schriften) behandelt

er die römische Rhetorik und de¬

ren Ziele. Obgleich Cicero selbst kein

eigentlicher Denker war, suchte er
doch in seinen philosophischen Werken

wie «De officiis» (Die Pflichten),
«De finibus bonorum et malorum» (Das
grösste Gut und das grösste Uebel),
«De republica» (Die beste Staatsform),
«Laelius de amicitia» (Die Freundschaft),

«Cato maior de senectute»
(Das Alter) und «Tusculanae disputa-
tiones» (Tusculanische Gespräche) die
späte griechische Philosophie den
Römern in volkstümlicher Weise zu
übermitteln. Auch in seinen Briefen, zumal
in denen an seinen Freund Atticus,
zeigt sich Cicero durchaus als grosser
Mensch. Werner Ohnemus

Theothanatologie

Du meine Güte — was kann wohl mit
diesem Fremdwort-Ungetüm gemeint
sein? Rücken wir Anfang und Ende
des Wortes zusammen und streichen
die Mitte aus, so ergibt sich das Wort
Theologie — und die kennen wir. In die
Mitte dieser «Theologie» wird da also
das Wort «Thanatos» hineingestellt,
das ist das griechische Wort für Tod.
Damit stehen wir schon vor des Rätsels

Lösung — es geht also hier wieder

einmal um den «Tod Gottes»,
genauer: Es geht um die in den USA
von einer Gruppe protestantischer
Theologen vertretene Lehre, dass der
Gott der Christen verstorben und tot
sei, dass es also gelte, auf neuem
Grund, aber diesmal ohne Gott, einen

neuen Christenglauben aufzubauen,
welcher der heutigen Lage besser
gerecht werde als die alte Lehre vom
alttestamentlichen Gott Jehova.
Unser Leser weiss da etwas Bescheid;
wir haben früher schon von ihr
gesprochen, von dieser eigenartigen
Bewegung, die sich im Inneren der
protestantischen Theologie, aber doch

vor aller Augen, vollzieht. Nun hat also
diese Bewegung unterdessen auch
schon einen wissenschaftlich klingenden

Namen erhalten.
Zu dieser «Gott-ist-tot»-Bewegung hat

nun kürzlich in Bern die 3. Jahresversammlung

der Schweizerischen
Theologischen Gesellschaft sich ausgesprochen;

das Thema war die Gottesfrage
ganz allgemein, aber da konnte es ja
heute wirklich nicht fehlen, dass von
der Theothanatologie eingehend
gesprochen wurde. Den Bericht über
diese Tagung finden wir in den «Bas¬

ler Nachrichten» vom 22. November
1967. Es steht einiges darin, was
zunächst befremdet; wir sehen uns
daher genötigt, kurz darauf zurückzukommen.

Befremdet und erstaunt ist zunächst
einmal der Berichterstatter selber; er
wundert sich darüber, dass eine
theologische Jahresversammlung,
beschickt von drei Landeskirchen, dieses
Thema öffentlich zur Diskussion stellt,
und schreibt zur Einleitung seines
Berichtes: «Die Existenz Gottes ist heute
erneut ein Problem. Nicht Theologie,
sondern Atheologie ist jetzt modern.
Gott ist nicht mehr aktuell. Es ist so
weit: Unser Geschlecht opfert Gott
dem Nichts' (Nietzsche). Selbst Christen

bringen es drei Generationen
nach Karl Barth fertig, den Tod Gottes

als theologisches Programm auf
ihre wehenden Fahnen zu schreiben:
Theothanatologie — so lautet nun die
Parole.»

Befremdlich ist auch die conclusio
unseres Berichterstatters. Er gibt einen
Ueberblick über die wesentlichen der
dort gehaltenen Vorträge, auch über
die sich anschliessende Diskussion,
und stellt zum Schluss fest: Der
Kongress hat die Gottesfrage offen
gelassen; sie sollte und konnte
überhaupt nicht gelöst werden. «Hat nicht
die Theologie in der Vergangenheit
allzuschnell und selbstsicher nach
allen Seiten hin geantwortet? Hat sie
nicht endlich bescheidener zu
werden?»

Auf diese beiden letzten Fragen müssten

wir Weltkinder von heute mit einem
entschiedenen «Doch Doch!» antworten.

Und da wir nun gerade das Wort
haben, seien uns noch einige
Bemerkungen zum Ganzen, zum Thema dieser

theologischen Jahresversammlung
und zum Bericht, gestattet:
1. Mit der Gottesfrage des Christenglaubens

ist es tatsächlich heute recht
schlimm bestellt. Je tiefer man sich in

diese Schwierigkeiten hineinwagt, desto

mehr wachsen Konfusion und
Unsicherheit. Auch die Jahresversammlung

in Bern wird das am Schluss ihrer
Auseinandersetzung eingesehen
haben. Dass sie trotz dieser Schwierigkeiten

und Gefahren die offene
Debatte gewagt hat, sei ihr hoch
angerechnet. Dass sie die Gottesfrage
nicht zu beantworten vermochte,
verstehen gerade wir sehr gut. Der
Kongress wie auch die Berichterstattung
in den «BN» sind uns ein wertvoller

14



Test, eine wertvolle Bestätigung für
die von uns wiederholt schon dargestellte

Unsicherheit der Kirchen in

ihren fundamentalen Positionen. Für
Test und Bestätigung haben wir der
Programmleitung sogar zu danken.

2. In der Gottesfrage bleiben wir
natürlich nicht da stehen, wo die Theologen

in Bern stehen geblieben sind.
Wir hätten auf die andrängenden Fragen

eine Antwort gewusst und hätten
sie auch klar und bestimmt ausgesprochen:

Es gibt weder einen lebenden,
noch einen sterbenden, noch auch
einen gestorbenen und toten Gott —

aus dem einfachen Grund, weil es
überhaupt keinen Gott gibt. Wie nahe
aber kommen heute die Theologen an
diese blanke Negation heran! Wie
kühl und distanziert sprechen sie
schon über das mögliche Ende ihres
Gottes! Frühere und noch gläubige
Jahrhunderte wussten sich stark
genug, ihren Gott zu verteidigen; die
Apologetik war im Ganzen der Theologie

hoch angesehen und wurde fleis-
sig geübt. Von diesem apologetischen
Glaubenseifer aber war in Bern nichts
mehr zu hören und nichts mehr zu

spüren.

3. Es ist doch eigenartig! Gott selbst
also ist gestorben und entschwunden;
am Wort, am Bild und Begriff Gottes
aber, daran halten die wackeren
Gottesmänner unbedingt fest. Bis zur
Ellenbogenberührung haben sie sich der
Negation, dem Atheismus, angenähert,
vor der Negation aber haben sie eine
Heidenangst; da setzen sie sich zur
Wehr. Alles nehmen sie heute in Kauf

- der Mensch darf mit Gott hadern
wie Hiob; er darf Gott zur Rechenschaft

ziehen für unerfüllte Wünsche;
er darf über Gott, besonders über dessen

Allmacht, witzeln und spötteln; er
darf über das langsame Hinserbeln,
über den Abgang Gottes mit Tod
diskutieren — aber nur eines darf er
nicht: Er darf nicht glauben und auch
nicht öffentlich verkünden, dass dieser

Gott überhaupt nie existiert hat
und auch heute nicht existiert; dass
er ein Wunschgebilde und ein
Phantasieprodukt des Menschen ist, wie alle
anderen Gottheiten auch. Und doch
ist diese saubere und ehrliche Negation

für das Ansehen des Gottesbildes,

gegenüber den anderen heute
sonst erlaubten Herabsetzungen, eine
viel vornehmere und würdigere
Lösung der Gottesfrage. In der sauberen
Negation Gottes liegt mehr Respekt

vor dem Gottesbild als in dem heute
beliebten langsamen Abwürgen dieses
Gottes.
4. Was sagen eigentlich die Frommen
unserer Tage zu der Feststellung: Es

hat sich also ergeben, dass Gott
selbst, der Gegenstand, der Ursprung,
der tragende Grund des Christenglaubens,

durchaus unsicher und brüchig
geworden ist. Trotzdem wird die
kommende Generation immer noch in der
Lehre festgehalten, dass der Christengott

das sicherste und zuverlässigste
Fundament aller Lebensführung und

Das Buch «Der philosophische Glaube
angesichts der Offenbarung» von Karl
Jaspers (München 1962) ist eine in

mancher Hinsicht förderliche Kritik
der Offenbarungsreligion. Zwei besonders

einleuchtende Stellen sind
folgende:

«,Gott will es' ist unzählige Male zur
Selbstrechtfertigung des Bösen
geworden. Es ist selber schon böse, weil
niemand Gottes Willen kennt und das
vermeintliche Kennen, im Kleinen wie
im Grossen, unendliches Unheil zur
Folge hat.» (S. 312.)
«Was sie (die Philosophie) als erstes
und letztes will, ist Wahrheit, und, da
niemand sie besitzt, die Forderung der
Wahrhaftigkeit.» (S. 471.)
Verwundert aber liest man neben diesen

und ähnlichen Sätzen, wie Jaspers
sich über die Bibel so äussert, als
könne sie weiterhin massgebende
religiöse Weqleitung bieten. Zwar will er
sie nicht als eigentliche Offenbarungsurkunde

gelten lassen, meint jedoch,
der biblische Glaube könne sich
wandeln, eine dem heutigen Menschen

angemessene Form annehmen, sich in

jener «schwebenden Sprache» der
Transzendenz ausdrücken, die er
Sprache der Chiffern nennt. Auch die
Kirchen, deren üble Vergangenheit er
zutreffend kennzeichnet, meint er
dadurch retten zu können. Sie bleiben,
schreibt er, «nur dann überzeugend,
wenn sie diese Verwandlung aus der
Tiefe biblischen Ernstes vollziehen und

wenn dieser in ihnen, die Gehäuse
ihrer Dogmen und Institutionen
einschmelzend, gegenwärtige Sprache
gewinnt». (S. 478)

Seltsame Illusion eines sonst in vielen
Beziehungen hellsichtigen Denkers!

aller Weisheit, dass Gott und Gottesglaube

letzte und entscheidende
Wahrheit sei. Es muss doch einmal der
Tag der Einsicht kommen, einmal muss
die Frage akut und bedrückend
werden: Wie können wir diesen Widerspruch

vor unserem Menschengewissen
heute noch verantworten, heute

noch rechtfertigen? Gross, durchdringend

und fragend ruht das Auge der
noch christlichen und der bereits nicht
mehr christlichen Menschheit auf den
Herren Theologen — was werden sie
auf diese Frage antworten? Omikron

Die Bibel hat doch ihren Ernst ganz
und gar darin, dass sie eben das sagt,
was nach Jaspers niemand zu sagen
befugt ist: Gott will es! Gott will, dass
der Mensch nicht vom Baum der
Erkenntnis esse (1. Mos. 2, 17). Gott will,
dass alle Nachkommen Abrahams
beschnitten werden (1. Mos. 17, 13). Gott
will, dass der Mensch nicht töte (2.
Mos. 20, 13), will aber auch, dass Israel
die Bevölkerung des eroberten
Kanaan ausrotte (5. Mos. 20, 16-18). Gott
will, dass sein Volk die mehr als
sechshundert Gesetze der Thora
befolge. Gott will Nächstenliebe (3. Mos.
19, 18; Matth. 22, 39), will aber auch,
dass man eigene Angehörige töte,
wenn sie andere Götter anbeten (5.
Mos. 13, 6—11). Gott will, dass seine
Auserwählten durch den Glauben an
Jesus Christus selig, die Ungläubigen
verdammt werden (Joh. 3, 36) usw. Die

Sprache der Bibel hat ihr unleugbar
grossartiges Pathos aus nichts anderem

als der vermeintlichen Kenntnis
des Gotteswillens. Es ist die Sprache
des anscheinend jedem Zweifel
entrückten Wahrheitsbesitzes, unvereinbar

mit Jaspers' Forderung der
philosophischen Wahrhaftigkeit. Die
geschichtliche Folge solcher Sprache
war «unendliches Unheil». Aber
Jaspers scheint dessen Ursache bloss in

sekundären jüdischen und christlichen
Fanatismen sehen zu wollen, nicht im

primären, biblischen.
Die Bibel, behauptet Jaspers, sei reich
wie das Leben selber und voller
Widersprüche; unvereinbare geistige
Mächte, Lebensanschauungen, Weisen
der Lebenspraxis träfen sich in diesem
Buch der Bücher (S.494f.). Dabei
übersieht er die eine grosse Ausnah-

Eine Anmerkung zu Karl Jaspers

15


	Theothanatologie?

