
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 51 (1968)

Heft: 2

Artikel: Cicero - Erzieher des Abendlandes

Autor: Ohnemus, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411579

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411579
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


besonderem Interesse, da ich damals
ein Rundfunkgespräch zwischen Thomas

Mann und Frank Thiess hören

konnte, in dem der aus der Emigration
nach Europa zurückgekehrte Thomas
Mann von Thiess dringendst eingeladen

wurde, doch seine Geburtsstadt
Lübeck zu besuchen, der er in seinem
ersten grossen Roman, «Die Buddenbrooks»,

ein unvergängliches Denkmal

gesetzt hat. Da stellte der noch unter
dem Eindruck der furchtbaren
Geschehnisse und seiner persönlichen
bösen Erfahrungen in seinem Vaterlande

stehende Dichter mit einer
staunenswerten Schlagfertigkeit an Thiess,
der im «Tausendjährigen Reiche» in

einer «inneren Emigration» verblieben
war, die hochnotpeinliche Frage: «Hätten

Sie mich auch, wenn Hitler gesiegt
hätte, zur Rückkehr in meine Heimat
eingeladen .?» Wie damals Thiess
diese berechtigte Frage beantwortet
hat, weiss ich heute nicht mehr

Schliesslich sei noch auf Goethes und
Thomas Manns Einstellung zu den

Freiheitskriegen verwiesen, von denen
Eike Middell in ihrem im Philipp
Reclam Verlag 1966 in Leipzig
erschienenen Buch über Thomas Mann
treffend feststellt, dass die Freiheitskriege

«einem bürgerlich antifaschistischen

Schriftsteller suspekt werden
mussten und niemals ein Thema Thomas

Manns waren».

Sie waren auch niemals ein Thema
Goethes, der den politisch Nationalen
stets ablehnend gegenüberstand. Es

ist darum etwas gewagt zu behaupten,

wie es Inge Diersen in ihrem
sonst ausgezeichneten Buche «Untere
suchungen zu Thomas Mann» S. 196

tut, dass dieser humanistische Geist,
der in seiner Einstellung zu den
Freiheitskriegen konform mit Goethe geht
und dieselben Ansichten vertritt, in den

Freiheitskriegen «das allerdings zu

komplizierte Ineinandergreifen von Reaktion

und Fortschritt nicht klar zu
durchschauen (vermochte) und dass ihm

aus Abneigung gegenüber dem
Chauvinismus jede nationale Bewegung
verdächtig erscheint».

In der Zeit der Freiheitskriege überwog

doch in einem erschreckenden
Ausmass das nationalistische,
«teutsch-völkische» und deutschtü-
melnde Moment. Wir brauchen nur
die aggressiven Hassgesänge Ernst
Moritz Arndts, die Reden Fichtes an
die deutsche Nation und Jahns Schriften

zu lesen, und wir gewinnen so¬

gleich ein plastisches, geradezu ab-
stossendes Bild jener von nationalistischen,

chauvinistischen und
brutalantisemitischen Schlagwörtern
gesättigten Zeit in Deutschland, in der
z. B., wie ich erstmalig in einem Aufsatz

im Dezemberheft des Schweizer
Freidenkers (1962) zeigen konnte,
Fichte für die völlige Entrechtung der
Juden, ja sogar wenn schon nicht für
ihre physische Ausrottung, so doch
für ihre Aussiedlung (Deportierung),
ganz so wie es 150 Jahre später die
unmenschlichen «Gesetze» des
Naziregimes gefordert hatten, eintrat.
Die Freiheitskriege waren somit die
Geburtsstunde eines präpotenten
Nationalismus, eines brutalen Chauvinismus

und last not least eines exzessiven

Antisemitismus.
Dass demnach weder Goethe noch
Thomas Mann für die nationale Bewegung

zur Zeit der Freiheitskriege ein

positives literarisches Interesse auf¬

Cicero war ohne Frage trotz seiner
menschlichen Schwächen die grösste
Persönlichkeit des alten Roms. Seine
Bedeutung liegt nicht in seiner Eigenschaft

als Staatsmann, sondern
vielmehr in seiner humanistischen und
kulturhistorischen Wirkung, die er als

Schriftsteller bis heute auf das Abendland

ausgeübt hat. Aus solcher Sicht
betrachtet muss beispielsweise auch
ein Julius Cäsar neben ihm verblassen,

obgleich dieser das grössere Genie

war.
Marcus Tullius Cicero wurde am 3.

Januar des Jahres 106 vor Christus in Ar-
pinum (dem heutigen Arpino), einem
kleinen Bergstädtchen südlich von
Rom, geboren. Der Name Cicero kam

vom lateinischen cicer, das heisst
Erbse, welchen Beinamen sein Ur-

grossvater vom Anpflanzen der Kichererbse

erhalten hatte. Seine ersten
Jahre verbrachte er auf dem Landgute
seines Vaters, der ihm eine
ausgezeichnete Erziehung angedeihen liess.
Schon in der Schule fiel der Knabe
Cicero durch seine hervorragende Begabung

auf, die ihn in allen Fächern zum
Primus machte.
Bereits im Jahre 97 kam Cicero nach

Rom, wo sein Vater im Viertel «cari-

nae», auf der Westseite des esquilini-
schen Hügels gelegen, ein Stadthaus
besass. Cicero, der schon mit sech¬

brachten, ist nur selbstverständlich
und kann nicht mit einem «komplizierten

Ineinandergreifen von Reaktion
und Fortschritt» erklärt werden. Goethe

und Thomas Mann sind die
bedeutendsten Vertreter eines über die
Grenzen des eigenen Vaterlandes
zielenden Humanismus, und darum musste

ihnen der nationale und politische
Chauvinismus der Freiheitskriege
fremd bleiben. Nie hätten sie es über
sich gebracht, anlässlich eines Fichte-
Gedenktages, wie dies am 19. Mai
1962 aus Anlass der 200. Wiederkehr
seines Geburtstages in der DDR
geschah, ihn als «Humanisten» zu feiern
und sein Werk, dem deutschen Volke
als «ein nationales Erbe» verherrlichend,

zu empfehlen. Man vergleiche
dazu meinen in dem Schweizer
Freidenker (Aarau) im Septemberheft
1962 erschienenen Aufsatz «Epilog zu
einer Fichte-Feier anlässlich seines
200. Geburtstages». Friedrich Tramer

zehn Jahren die Toga virilis, das
Obergewand des römischen Bürgers, erhielt,
wollte zuerst Dichter werden, ent-
schloss sich aber dann zu den
Rechtswissenschaften und wurde zum bedeutenden

Anwalt. Vor allem aber entwik-
kelte er sich hier in Rom, wo es so viele
bekannte Redner gab, zum grössten
Redner aller Zeiten, der Grieche De-
mosthenes ausgenommen. Doch hatte

er anfänglich grosse Schwierigkeiten
zu überwinden, da sich seine Stimme in

die hohen Töne verlor und beinahe
kreischend wirkte. Nicht zuletzt dieser
Umstand bewog ihn, nach Athen zu

gehen und dort seine Stimme ausbilden
zu lassen. Er hatte das Glück, dort seinen

Jugendfreund Pomponius Atticus
zu treffen, der, ein ausgezeichneter
Kenner der griechischen Welt, der
beste Mentor für Cicero wurde. Nachdem

er sich ein halbes Jahr in Athen

aufgehalten hatte, kehrte er, 29jährig,
nach Rom zurück und verheiratete sich

mit der reichen Terentia, wobei wohl
mehr die Vernunft mit im Spiel gewesen

sein mag. Tatsächlich verlief die

Ehe, wenn auch nicht gerade unglücklich,

so doch nicht besonders harmonisch.

Gemäss seinem unermesslichen
Ehrgeiz und seinem homerischen
Wahlspruch, immer der erste zu sein und

überlegen den anderen, schlug er nun
die Aemterlaufbahn ein und wurde mit

Cicero - Erzieher des Abendlandes

12



30 Jahren Quästor in Sizilien. Nach
seinen eigenen Aussagen soll er hier
sehr viel Ruhm erworben haben. Sei
dem wie es wolle, so darf doch jedenfalls

an seinem Gerechtigkeitssinn und

seiner Uneigennützigkeit nicht gezweifelt

werden. Da er sich nicht auf eine
bestimmte Partei festlegen wollte, sah

er davon ab, sich um das Amt eines
Volkstribuns zu bewerben und wählte
das unbedeutendere eines Aedilen.
Gleichzeitig aber entfaltete er eine

rege schriftstellerische Tätigkeit.
Als einer der berühmtesten Anwälte
Roms kaufte er ein prächtiges Haus auf
dem Palatin, das unmittelbar neben
dem Palast des Clodius, seines späteren

Gegners, gelegen war. Hier geriet
er eine Zeitlang in den Bannkreis der
Clodia, was nicht wenig für deren
Verführungs- und Verstellungskunst
spricht. Cicero wurde nun Prätor und

liebäugelte bereits nach der höchsten
Würde Roms, nach dem Konsulat, wobei

er sich zur Partei des Pompeius
schlug.

Im Jahre 63 war es so weit. Statt
Sergius Catilina, der wohl über die Ahnen
verfügte, deren Fehlen man dem
Emporkömmling Cicero immer wieder
vorwarf, wurde gleichwohl Cicero zum
Konsul gewählt. Denn im gleichen
Masse, wie sich Catilina durch seinen
ausschweifenden Lebenswandel
geschadet hatte, hatte sich Cicero durch
seine untadelige Haltung das Vertrauen
des Volkes erworben. Ciceros grösstes
Verdienst während seines Konsulats
war die Aufdeckung der Catilinarischen
Verschwörung. War es ohnehin immer
seine Stärke gewesen, über seine Gegner

gut informiert zu sein, so war es
diesmal die vornehme, indes sehr
leichte Dame Fulvia, die im Hause der
Clodia verkehrte und Cicero gegen
Bezahlung die Verschwörung
aufdeckte. Sie war die Geliebte Curius',
eines Mitverschworenen Catilinas. Q.
Curius war im Jahre 70 wegen schlechten

Lebenswandels aus dem Senat ge-
stossen worden. Cicero schlug nun zu
und liess die in Rom verbliebenen
Verschwörer hinrichten. Nach der Beseitigung

dieser grossen Gefahr, die Catilina

tatsächlich für Rom gewesen war,
hielt Cicero eine seiner bekannten

Wo Machtfragen ins Treffen kommen,
stossen sie, unbekümmert um die Vortrefflichkeit

ihrer Absichten und Ziele, auf den
Willen zur Macht des Einzelnen und wek-
ken den Widerspruch. Alfred Adler

Lobreden auf sich selbst, worauf ihm

der Senat schmunzelnd den Titel «Vater
des Vaterlandes» bewilligte. Cicero
stand nun auf dem Höhepunkt seines
Lebens. Doch machte er sich bei vielen
dadurch verhasst, dass er sich immer
wieder selbst lobte. Ueber diese masslose

Eitelkeit, die er auch auf seine
Bücher übertrug, gab er sich wohl
selbst am wenigsten Rechenschaft.
Bedenkt man indessen, wie liebenswürdig
und geistreich, wie witzig und schlagfertig

sich Cicero sonst gab, so darf
ihm diese menschliche Schwäche wohl

nachgesehen werden.

Da die Hinrichtung der Catilianer nicht

ganz gesetzesmässig erfolgt war,
erreichte es sein erbitterter Feind, der
Volkstribun Clodius, dass Cicero im
Jahre 58 in die Verbannung gehen
musste. Er begab sich nach Durazzo in

Albanien und nach Saloniki, während
Clodius sein Stadthaus auf dem Palatin,

sein Landgut bei Formiae am Golf
von Gaeta sowie sein Tusculanum
plündern liess. Cicero hatte sich während

dieser seiner Verbannung recht
kleinmütig gezeigt; er war zu tief in seiner

Ehre und seiner Eitelkeit getroffen
worden. Doch wurde er nach etwa
einem Jahr von Pompeius ehrenvoll
wieder zurückgerufen, wobei sich seine
Rückkehr nach Rom im Jahre 57 zu

einem Triumph gestaltete. Wenngleich
die Banden des Clodius noch immer
versuchten, ihm das Leben schwer zu

machen, hatte er nun aber in dem
Volkstribunen Milo eine handfeste
Hilfe gefunden, der mit seinen Banden
Clodius in Schach zu halten vermochte.
Cicero setzte sich, kaum wieder in

Rom, sofort weiter für Pompeius ein,
doch konnte er sich mit seinen
politischen Idealen in den schweren Zeiten
des Bürgerkrieges nicht mehr
durchsetzen. So befasste er sich immer mehr
mit seinem schriftstellerischen Werk,
wobei er sich gerne auf seinen
Landgütern aufhielt, die, wie sein Stadthaus,
auf Staatskosten wieder instandgestellt
worden waren.

Nach der Schlacht bei Pharsalos
verlangte Cato, der bei Dyrrhachion noch
ein grösseres Heer hatte, dass Cicero
den Oberbefehl übernehmen solle, da

er als gewesener Konsul ihm an Rang
vorstand. Doch Cicero lehnte, gemäss
seiner vollends unmilitärischen
Veranlagung, das Kommando ab, worauf er
beinahe vom jüngeren Pompeius
getötet worden wäre, der ihn einen
Verräter nannte und das Schwert zog. Nur

In die Elternliebe schleicht sich das Gift
der Herrschsucht und sucht im Namen der
Autorität und der Kindespflicht den Schein
der Ueberlegenheit und Unfehlbarkeit
festzuhalten. Alfred Adler

durch das Eingreifen Catos wurde
Cicero gerettet. Als Cäsar in Tarent
landete, machte sich Cicero mit gemischten

Gefühlen auf, den neuen Herrn,
den er zu seinem Feind gemacht hatte,
aufzusuchen. Doch bewies Cäsar auch
hier wieder seine so oft geübte
Grossherzigkeit. Kaum sah er den nur etwa
fünf Jahre älteren Herrn auf sich
zukommen, als er seinen Wagen verliess
und seinerseits Cicero entgegenging.
Er begrüsste ihn freundlich und schritt
eine grosse Strecke in angeregter
Unterhaltung mit Cicero dahin, dem er
sofort die Rückkehr nach Rom zugestand.
Doch Cicero machte vorläufig von der
Erlaubnis noch keinen Gebrauch und
widmete sich auf seinen Landgütern
ganz den Wissenschaften und seinen
Büchern. Besonders schwer traf ihn da
der im Februar des Jahres 45 erfolgte
Tod seiner geliebten Tochter Tullia.
Wieder in Rom, verfocht er nach der
Ermordung Cäsars, an der er übrigens
völlig unbeteiligt war, als Führer der
Senatspartei die Wiederherstellung der
republikanischen Freiheit, wurde aber
bei der Errichtung des zweiten Triumvirats

von Marcus Antonius, dessen Hass

er sich vor allem durch seine philippischen

Reden zugezogen hatte,
geächtet. Cicero floh erst auf sein Landgut

bei Frascati, seinem geliebten
Tusculanum. Hier nahm er Abschied von
allem, insbesondere von seiner Bibliothek,

um sich dann nach seinem For-
mianum, einem Landgut dicht am Meer
bei Formiae, zu begeben, wo er am
5. Dezember anlangte. Am Morgen des
7. Dezembers im Jahre 43 v. Chr.
vernahm man das Poltern seiner Verfolger
an den verschlossenen Türen. Seine
Diener zwangen Cicero in die Sänfte
und versuchten nach dem Strand zu
entkommen. Die Mordgesellen, der
Centurio Herennius und der Kriegstribun

Popilius, hatten Cicero bereits in

seinem Tusculanum und in seinem
Haus in Astryra gesucht. Wütend schlugen

sie nun die Türen ein und
durchstöberten das ganze Haus. Als sie eben
wieder ergebnislos abziehen wollten,
schlich sich Philologus, ein Freigelassener

von Ciceros Bruder Quintus, zu
ihnen und wies ihnen den Laubengang,
durch den die Sänfte Ciceros getragen
wurde.

13



Man hat Cicero immer wieder Feigheit
vorgeworfen. Dass dies nicht zutrifft,
bewies er bei seinem Tode, dem er wie
ein echter Philosoph entgegensah. Als
er hörte, dass ihn die Mörder einholten,
befahl er, die Sänfte abzustellen. Nach
alter Gewohnheit hielt er seine linke
Hand an das Kinn und bot seinen Mördern

den Hals dar. Cicero war 64 Jahre
alt. Auf Geheiss des Marcus Antonius
hieben ihm die Mörder das Haupt und
beide Hände ab und brachten diese
Trophäen nach Rom, wo sie auf der
Rostra, der Rednertribüne auf dem
Forum Romanum, aufgesteckt wurden,
von der herab so viele Reden Ciceros
gedonnert hatten. Antonius stiess einen
Freudenschrei aus, als man ihm die
Nachricht von Ciceros Tode brachte,
und zahlte den Mördern den zehnfachen
Preis aus, während Fulvia, seine
entmenschte Gattin, den Schädel Ciceros
verhöhnt und angespien und die Zunge
mit ihren Haarnadeln durchstochen
haben soll, was bei dieser Megäre
durchaus glaubhaft ist.

Doch Cicero war nicht tot! Sein Geist
befruchtete die Nachwelt auf das
vielfältigste. Er, der durch seinen glanzvollen

Stil die lateinische Sprache
überhaupt erst ausgebildet und zu
künstlerischer Vollendung geführt hatte,
sollte noch viele Generationen Römer
bis zu Boethius beeinflussen. Als
Vermittler der griechisch-römischen Kultur
wirkt er aber bis heute unvermindert
fort. Hier liegt die wahre und einzige
Bedeutung Ciceros: in seinem
schriftstellerischen Werk! Hätte ein Cäsar nie
gelebt, wäre dies in kultureller Hinsicht
ohne grosse Bedeutung für die Welt
gewesen, bei Cicero indessen wäre es
ein unersetzlicher Verlust. Lediglich
gewissen Historikern des vorigen
Jahrhunderts, allen voran Mommsen, blieb
es vorbehalten, Cicero in den Dreck zu
ziehen. Doch ist heute die kulturhistorische

Bedeutung Ciceros, die ihn zu
einem der grossen Erzieher der
Menschheit macht, unbestritten.

Cicero hinterliess zahlreiche Werke,
die seine Reden, wissenschaftliche
Schriften über Rhetorik und Philosophie

sowie seinen umfangreichen
Briefwechsel umfassen. Besonders in seinen

Reden, die als literarische Meisterwerke

zu gelten haben, erweist er sich
als brillanter Stilist, wodurch er die
lateinische Sprache auf ihren Höhepunkt

führte. In «De oratore, Brutus,
orator» (Rhetorische Schriften) behandelt

er die römische Rhetorik und de¬

ren Ziele. Obgleich Cicero selbst kein

eigentlicher Denker war, suchte er
doch in seinen philosophischen Werken

wie «De officiis» (Die Pflichten),
«De finibus bonorum et malorum» (Das
grösste Gut und das grösste Uebel),
«De republica» (Die beste Staatsform),
«Laelius de amicitia» (Die Freundschaft),

«Cato maior de senectute»
(Das Alter) und «Tusculanae disputa-
tiones» (Tusculanische Gespräche) die
späte griechische Philosophie den
Römern in volkstümlicher Weise zu
übermitteln. Auch in seinen Briefen, zumal
in denen an seinen Freund Atticus,
zeigt sich Cicero durchaus als grosser
Mensch. Werner Ohnemus

Theothanatologie

Du meine Güte — was kann wohl mit
diesem Fremdwort-Ungetüm gemeint
sein? Rücken wir Anfang und Ende
des Wortes zusammen und streichen
die Mitte aus, so ergibt sich das Wort
Theologie — und die kennen wir. In die
Mitte dieser «Theologie» wird da also
das Wort «Thanatos» hineingestellt,
das ist das griechische Wort für Tod.
Damit stehen wir schon vor des Rätsels

Lösung — es geht also hier wieder

einmal um den «Tod Gottes»,
genauer: Es geht um die in den USA
von einer Gruppe protestantischer
Theologen vertretene Lehre, dass der
Gott der Christen verstorben und tot
sei, dass es also gelte, auf neuem
Grund, aber diesmal ohne Gott, einen

neuen Christenglauben aufzubauen,
welcher der heutigen Lage besser
gerecht werde als die alte Lehre vom
alttestamentlichen Gott Jehova.
Unser Leser weiss da etwas Bescheid;
wir haben früher schon von ihr
gesprochen, von dieser eigenartigen
Bewegung, die sich im Inneren der
protestantischen Theologie, aber doch

vor aller Augen, vollzieht. Nun hat also
diese Bewegung unterdessen auch
schon einen wissenschaftlich klingenden

Namen erhalten.
Zu dieser «Gott-ist-tot»-Bewegung hat

nun kürzlich in Bern die 3. Jahresversammlung

der Schweizerischen
Theologischen Gesellschaft sich ausgesprochen;

das Thema war die Gottesfrage
ganz allgemein, aber da konnte es ja
heute wirklich nicht fehlen, dass von
der Theothanatologie eingehend
gesprochen wurde. Den Bericht über
diese Tagung finden wir in den «Bas¬

ler Nachrichten» vom 22. November
1967. Es steht einiges darin, was
zunächst befremdet; wir sehen uns
daher genötigt, kurz darauf zurückzukommen.

Befremdet und erstaunt ist zunächst
einmal der Berichterstatter selber; er
wundert sich darüber, dass eine
theologische Jahresversammlung,
beschickt von drei Landeskirchen, dieses
Thema öffentlich zur Diskussion stellt,
und schreibt zur Einleitung seines
Berichtes: «Die Existenz Gottes ist heute
erneut ein Problem. Nicht Theologie,
sondern Atheologie ist jetzt modern.
Gott ist nicht mehr aktuell. Es ist so
weit: Unser Geschlecht opfert Gott
dem Nichts' (Nietzsche). Selbst Christen

bringen es drei Generationen
nach Karl Barth fertig, den Tod Gottes

als theologisches Programm auf
ihre wehenden Fahnen zu schreiben:
Theothanatologie — so lautet nun die
Parole.»

Befremdlich ist auch die conclusio
unseres Berichterstatters. Er gibt einen
Ueberblick über die wesentlichen der
dort gehaltenen Vorträge, auch über
die sich anschliessende Diskussion,
und stellt zum Schluss fest: Der
Kongress hat die Gottesfrage offen
gelassen; sie sollte und konnte
überhaupt nicht gelöst werden. «Hat nicht
die Theologie in der Vergangenheit
allzuschnell und selbstsicher nach
allen Seiten hin geantwortet? Hat sie
nicht endlich bescheidener zu
werden?»

Auf diese beiden letzten Fragen müssten

wir Weltkinder von heute mit einem
entschiedenen «Doch Doch!» antworten.

Und da wir nun gerade das Wort
haben, seien uns noch einige
Bemerkungen zum Ganzen, zum Thema dieser

theologischen Jahresversammlung
und zum Bericht, gestattet:
1. Mit der Gottesfrage des Christenglaubens

ist es tatsächlich heute recht
schlimm bestellt. Je tiefer man sich in

diese Schwierigkeiten hineinwagt, desto

mehr wachsen Konfusion und
Unsicherheit. Auch die Jahresversammlung

in Bern wird das am Schluss ihrer
Auseinandersetzung eingesehen
haben. Dass sie trotz dieser Schwierigkeiten

und Gefahren die offene
Debatte gewagt hat, sei ihr hoch
angerechnet. Dass sie die Gottesfrage
nicht zu beantworten vermochte,
verstehen gerade wir sehr gut. Der
Kongress wie auch die Berichterstattung
in den «BN» sind uns ein wertvoller

14


	Cicero - Erzieher des Abendlandes

