
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 51 (1968)

Heft: 2

Artikel: Thomas Mannes Weg zu Goethe

Autor: Tramer, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411578

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


len das mengenmässige Verhältnis
zwischen Ungläubigen und Gläubigen
widerspiegle. Aber es ist doch
erkennbar, dass auch viele Gläubige
davon abgekommen sind, die
Todesanzeige zum Aushängeschild ihrer
Religiosität zu machen, und das ist schon
etwas.
Ich habe die religiösen Todesanzeigen
in 3 Kategorien eingeteilt. Zur ersten
gehören diejenigen, nach denen es
Gottes Wille war oder Gott gefallen
hat, den Verstorbenen zu sich zu nehmen

oder in die ewige Heimat oder
einfach in die Ewigkeit abzuberufen
und dergleichen. Gelegentlich hatte
Gott sogar Gefallen daran, die
Abberufung durch einen tragischen
Unglücksfall (meistens im Verkehr) zu

bewerkstelligen. Hiezu musszwischen-
hinein bemerkt werden, dass da von
Tragik nicht die Rede sein kann; denn

wenn Gott es so gewollt hat, so ist
die Sache ganz in Ordnung, was Gott
tut, das ist wohlgetan und demnach
völlig untragisch. Derselbe Widerspruch

zeigt sich, wenn es heisst, der
Verstorbene durfte nach Gottes un-
erforschlichem Ratschluss zum ewigen
Leben eingehen, und dabei

eingeflochten wird: viel zu frühe. Was man
tun darf, ist doch immer etwas
Erwünschtes. Wenn die Erlaubnis dazu

kommt, ruft man doch eher aus: Endlich!

An religiöses Phrasentum mahnt
der den Psalmen entnommene Satz
«Der Herr hat Grosses an uns getan,
des sind wir fröhlich.» Ich möchte die
fröhliche Mutter am Sarge ihres
geliebten toten Kindes sehen! Wenn man
beim «fröhlich» etwas sarkastisch sein

wollte, könnte man an lachende Erben
denken.

Religiös weniger aufdringlich erscheinen

Todesanzeigen, nach denen der
Verstorbene in die ewige Heimat
eingegangen oder still heimgegangen
oder hinübergeschlummert ist, oder
in die Ewigkeit oder zum Erlöser
eingehen oder heimgehen (auch durch

Unfall!) oder eingehen durfte u. a. m.

Als dritte Kategorie folgen die
Todesanzeigen, die als katholisch erkennbar

sind, sei es durch die Anführung
der «heiligen Sterbesakramente» oder
durch blossen Hinweis auf die unten

angeführten Totenfeiern (Siebenter,
Dreissigster).
Auf die 1. Kategorie entfallen 101, auf
die 2.108, auf die 3.90 Todesanzeigen,

so dass also der Anteil der
weltanschaulich neutralen 701 ausmacht.

In Prozenten ausgedrückt: stark
betont religiös 10,1 Prozent, gemässigt
religiös 10,8 Prozent, katholisch 9

Prozent, frei von weltanschaulichen
Hinweisen 70,1 Prozent.
Dem kritischen Leser mag sich nun
die Frage aufdrängen, warum wir in

den von der Ortsgruppe Zürich der
FVS ausgehenden Todesanzeigen
immer ausdrücklich schreiben: Freigeistige

Trauerfeier. — Die Antwort ist
naheliegend: Im allgemeinen weiss
man noch gar nicht, dass es freigeistige

Totenfeiern überhaupt gibt. Man

meint, bei einem Todesfall sei man
unbedingt auf die Kirche angewiesen,
und man wendet sich in einem
Sterbefall an sie, auch wenn man Jahr und

«Es gab etwa Wagner, Nietzsche,
Schopenhauer, Tolstoi Aber hier überall
gab es Vorbehalte, reizvolle Zweifel,
skeptische Einwände, passioniertes
Misstrauen Nicht so bei Goethe. Es war
das Vorbild, das Ueberbild, das eigene
Wesen ins Vollkommene projiziert, die
Möglichkeit einer Liebe und Hingebung
überdies, in der das Persönlichste mit
dem Allgemeinen verschmolz.»

Thomas Mann im Jahre 1932.

Thomas Manns Weg zu Goethe ist als
ein Prozess einer Gleichsetzung und

Angleichung charakterisiert, der den
deutschen Dichter unserer Zeit in

einer bewussten, allmählich fortschreitenden

Nachahmung erscheinen lässt,
die aber niemals in eine Imitation der
Stoffe ausartet, sondern die die
Andersartigkeit goethescher Probleme
für die heutige Zeit gestaltet und löst.
Die Begegnung Manns mit Goethe ist
mehr als der übliche Einfluss eines
Geistesheroen auf eine Persönlichkeit
vom Schlage unseres Dichters. Thomas

Mann hat in offener Selbstironie
in seiner Gedenkrede «Goethe und

die Demokratie» im Jahre 1949

einbekannt, seine Beschäftigung mit
Deutschlands grösstem Dichter habe
ihn selbst «wahrhaftig zu dem Ruf
eines gewissen Spezialistentums, ja
einer imitatorischen Jüngerschaft
geführt».

Diese Feststellung stimmt auch mit
der Tatsache, dass «ein halbes
Dutzend Aufsätze und ein ganzer Roman»,
die der Gestalt Goethes bis zur 200.

Wiederkehr seines Geburtstages
gewidmet waren, zusammen mit der
«Ansprache im Goethe-Jahr1949» das Bild

Tag ausser dem Steuerzahlen nichts
mit ihr zu tun gehabt hatte. Da mag
sich nun doch der eine oder andere
durch den Hinweis in unseren
Todesanzeigen angeregt fühlen, einmal
einer freigeistigen Trauerfeier beizuwohnen.

Und wer es tut, wird sich von der

peinlichen Notwendigkeit, gegebenenfalls

die Dienste der ihm fremd
gewordenen Kirche in Anspruch zu

nehmen, befreit fühlen. Er wird das
brüchige Band zwischen ihr und ihm

lösen, denn er weiss, dass ihm in der
Stunde der Bedrängnis gleichgesinnte
Menschen beistehen. (Die Adresse
unseres Familiendienstes finden Sie auf

der Rückseite unserer Zeitschrift.)
E. Brauchlin

einer sehr intensiven Beschäftigung
mit der Persönlichkeit des Faust-Dichters

liefern.
Als Thomas Mann sich zu einer
bewusst politischen Parteinahme durchrang,

rückte Goethe als Dichter,
Mensch und Staatsmann immer mehr
in den Mittelpunkt seiner literarischen
Auseinandersetzungen mit der Tradition

seines eigenen Künstlertums. Sc

wurde der Anfang der zwanziger Jahre

für Thomas Mann ein Wendepunkt, an

dem er von seinem einst hochverehrten
«Dreigestirn» Schopenhauer, Wagner
und Nietzsche, die er als seine geistigen

Väter ansah, Abschied nahm,

Wenn er auch noch bis in die dreis-

siger Jahre sich mit ihren Problemen
auseinandersetzte, trat doch eine
kritische Distanzierung zu ihnen ein, als

er mit der ersten Fassung von «Goethe

und Tolstoi» sein Augenmerk mehr

auf die Gestalt Goethes richtete und

sich damit von der reaktionär-irrationalistischen

Linie lossagte, die von
der deutschen Romantik her über

Schopenhauer, Wagner und den

falsch verstandenen, für reaktionäre und

antihumane Zwecke missbrauchten
Nietzsche zum Faschismus geführthat.
Wenn Thomas Mann auch, wie ich

schon erwähnte, die reaktionär-irrationalistische

Auffassung in seinen Werken

der dreissiger Jahre kaum mehr

zu Worte kommen liess, blieb er doch,
wie dies die Josephs-Tetralogie, der
Faustus-Roman und andere Schriften
beweisen, einer irrationalistischen
Geisteshaltung eng verhaftet und nur

allmählich, im Zusammenhang mit den

Thomas Manns Weg zu Goethe

10



politischen Verhältnissen in Deutschland

und Mitteleuropa in den dreissi-

ger Jahren, richtet er seinen Blick auf
die fortschrittlichen Traditionen der
deutschen Kultur und Geschichte.

So konnte mit vollem Recht und in

tiefer Einfühlung in das Werk Thomas
Manns die junge Literarhistorikerin
Inge Diersen in ihren tief schürfenden
«Untersuchungen zu Thomas Mann»,
Rütten & Loening, Berlin 1959, sein
Goethe-Bild charakterisieren : «Thomas
Manns Goethe-Bild trägt von Anfang
an durchaus zwiespältige Züge. Er

vermag sich nicht völlig vom Einfluss
der irrationalistischen Goethe-Interpretation

frei zu machen, sein Goethe-Bild
ist nicht frei von Verzerrungen, auch
nicht von Momenten einer Dämonisie-

rung Goethes. Zugleich jedoch richtet
er sein Augenmerk auf Goethes
Bedeutung für die Entwicklung einer
humanistischen deutschen Kultur, eines
humanistischen Welt- und Menschenbildes

.»

Eine solche Inkonsequenz in der
Beurteilung Goethes finden wir in der

grossen Goethe-Rede, die Thomas
Mann 1932 zur 100. Wiederkehr von
Goethes Todestag gehalten hat: «Goethe

als Repräsentant des bürgerlichen
Zeitalters». Während er im I.Teil nach
einer allgemeinen Betrachtung über
Goethes Bürgerlichkeit mit psychologischem

Scharfsinn einige vom Standpunkt

eines Humanisten zweifelhafte,
ja anrüchige charakterliche Seiten des
Weimarer Dichterfürsten hervorhebt,
gelangt er im 2. Teil seiner Rede, in

der er sich auf Goethes Humanismus
beruft, zu einer sozial-humanistischen
Einstellung: «Die neue, die soziale
Welt, die organisierte Einheits- und

Planwelt, in der die Menschheit von
untermenschlichen, unnotwendigen,
das Ehrgefühl der Vernunft verletzenden

Leiden befreit sein wird, diese
Welt wird kommen, und sie wird das
Werk jener grossen Nüchternheit sein,
zu der heute schon alle in Betracht
kommenden, alle einem verrotteten
und kleinbürgerlich-dumpfen Seelen-
tum abholden Geister sich bekennen.»
Hier versucht Thomas Mann von seiner

Humanismuskonzeption zu den
sozialen Forderungen der Zeit, die
damals im Zeichen einer erschreckenden

Weltwirtschaftskrise stand, die
der Nationalsozialismus in brutaler
Weise für seine verbrecherischen
Zwecke auszunützen verstand, eine
Brücke zu schlagen.

Diese politischen Gedanken, die in

ihrer Widersprüchlichkeit auffallen,
bei ihm aber öfters, so z. B. in den

«Betrachtungen eines Unpolitischen»
auffällig sichtbar werden, führen ihn
dann zu einer klareren Einschätzung
des Faschismus und seiner historischen

Wurzeln, worüber er in seinem
1929 verfassten Aufsatz «Kultur und
Sozialismus» ausführlich spricht und
über die Warnung vor dieser Gefahr
hinweg, die die Menschheit bedroht,
seinen Blick auf die sozialen Kräfte
richtet, die allein imstande wären, dem
Faschismus erfolgreich Widerstand zu
leisten.
Besonders in den dreissiger Jahren,
als die Situation der Zeit einen
aktuelleren Beitrag im Kampf gegen die
faschistische Geissei forderte, unterbrach

Thomas Mann seine Arbeit an
den Josephs-Romanen nach Vollendung

des 3. Bandes zugunsten des

Goethe-Romans; denn in ihm sah er
selbst als Autor einen wirkungsvolleren

Beitrag zu einer antifaschistischen
Literatur und ein Mittel «für die nationale

Wiederbelebung im Kampf für
ein demokratisches Deutschland», was
aus einer Bemerkung Manns (Werke,
Bd. 12, S. 330 und S. 307/08) deutlich
hervorgeht.
Er hatte eine gewisse Genugtuung,
dass «nicht zufällig wohl und mit meinem

Einverständnis das erste meiner
Bücher, das in Deutschland selbst
wieder angeboten wurde», der Goethe-
Roman war.

Ferner, als aus der Schweiz
eingeschmuggelte Exemplare während des

Krieges in Deutschland kursierten,
stellte er nicht ohne eine gewisse
Befriedigung fest: «Hasser des Regimes
hatten aus dem grossen Monolog des
Siebenten Kapitels, worin das Authentische

und Belegbare sich ununter-
scheidbar mit dem Apokryphen, wenn
auch sprachlich und geistig durchaus

Angepassten mischt, einzelne dem
deutschen Charakter recht nahetretende

und Unheil prophezeiende Dik-
ta ausgezogen, sie vervielfältigt und

sie unter dem Tarnungstitel ,Aus
Goethes Gesprächen mit Riemer' als

Flugblatt unter die Leute gebracht.»
So wurde dieser Roman eine Kampfschrift

gegen den Nationalsozialismus
und seine Ideologie, wobei die
Persönlichkeit Goethes als ein Grundthema

für einen Schriftsteller vom Range
und der politischen Haltung Thomas
Manns vor der Weltöffentlichkeit ein

Der Pressefonds
ist stets für Gaben empfänglich.
Postcheck-Konto 80 - 48 853
der Geschäftsstelle der FVS.
Besten Dank!

offenes Bekenntnis zum anderen
Deutschland, zum humanistischen, das
noch vom klassischen Erbe Goethes,
Schillers, Kants, Herders, Lessings
und der Brüder Humboldt zehrt,
bedeutete.

Diese Einstellung Thomas Manns zur
Deutschlandfrage war aber, wie Inge
Diersen in ihrem Buche S. 187 richtig

bemerkt, keineswegs ein Beweis
dafür, dass der Schriftsteller «zwei
Deutschland» — geographisch oder
ideologisch — ein gutes und ein
böses, im Sinne einer mechanischen
Trennung der guten und der schlechten

Traditionen angenommen habe,
sondern als eine synoptische
Zusammenschau «beider unter dem
Gesichtspunkt, einerseits den tief in der
deutschen Geschichte liegenden Wurzeln

des Faschismus nachzuspüren,
andererseits die in der Vergangenheit
liegenden positiven Gegenkräfte zu
mobilisieren .»

Diesen seinen Standpunkt begründet
Th. Mann 1946 in seinem «Offenen
Brief für Deutschland», in dem er
feststellt: «Ein amerikanischer Weltbürger
— ganz gut — Aber wie verleugnen,
dass meine Wurzeln dort liegen, dass
ich trotz aller fruchtbaren Bewunderung

des Fremden in deutscher
Tradition lebe und wese, möge die Zeit
auch meinem Werke nicht gestattet
haben, etwas anderes zu sein als ein
schon morbider, schon halb parodisti-
scher Nachhall grossen Deutschtums

Der Goethe-Roman, der, geschrieben

in Deutschlands dunkelsten
Tagen, in ein paar Exemplaren zu euch

hinübergeschmuggelt wurde, ist nicht
gerade ein Dokument des Vergessens
und der Abkehr .»

Dieses offene, trotz schwerer
Enttäuschungen und Demütigungen in der
Zeit einer noch nie dagewesenen
Barbarei im Jahre 1946 gemachte
Bekenntnis zu Deutschland finden wir in

der im selben Jahre in Dortmund
erschienenen Schrift «Ein Streitgespräch
über die äussere und die innere
Emigration», S.41, deren Verfasser Thomas

Mann, Frank Thiess und Walter
von Molo sind. Es war für mich von

11



besonderem Interesse, da ich damals
ein Rundfunkgespräch zwischen Thomas

Mann und Frank Thiess hören

konnte, in dem der aus der Emigration
nach Europa zurückgekehrte Thomas
Mann von Thiess dringendst eingeladen

wurde, doch seine Geburtsstadt
Lübeck zu besuchen, der er in seinem
ersten grossen Roman, «Die Buddenbrooks»,

ein unvergängliches Denkmal

gesetzt hat. Da stellte der noch unter
dem Eindruck der furchtbaren
Geschehnisse und seiner persönlichen
bösen Erfahrungen in seinem Vaterlande

stehende Dichter mit einer
staunenswerten Schlagfertigkeit an Thiess,
der im «Tausendjährigen Reiche» in

einer «inneren Emigration» verblieben
war, die hochnotpeinliche Frage: «Hätten

Sie mich auch, wenn Hitler gesiegt
hätte, zur Rückkehr in meine Heimat
eingeladen .?» Wie damals Thiess
diese berechtigte Frage beantwortet
hat, weiss ich heute nicht mehr

Schliesslich sei noch auf Goethes und
Thomas Manns Einstellung zu den

Freiheitskriegen verwiesen, von denen
Eike Middell in ihrem im Philipp
Reclam Verlag 1966 in Leipzig
erschienenen Buch über Thomas Mann
treffend feststellt, dass die Freiheitskriege

«einem bürgerlich antifaschistischen

Schriftsteller suspekt werden
mussten und niemals ein Thema Thomas

Manns waren».

Sie waren auch niemals ein Thema
Goethes, der den politisch Nationalen
stets ablehnend gegenüberstand. Es

ist darum etwas gewagt zu behaupten,

wie es Inge Diersen in ihrem
sonst ausgezeichneten Buche «Untere
suchungen zu Thomas Mann» S. 196

tut, dass dieser humanistische Geist,
der in seiner Einstellung zu den
Freiheitskriegen konform mit Goethe geht
und dieselben Ansichten vertritt, in den

Freiheitskriegen «das allerdings zu

komplizierte Ineinandergreifen von Reaktion

und Fortschritt nicht klar zu
durchschauen (vermochte) und dass ihm

aus Abneigung gegenüber dem
Chauvinismus jede nationale Bewegung
verdächtig erscheint».

In der Zeit der Freiheitskriege überwog

doch in einem erschreckenden
Ausmass das nationalistische,
«teutsch-völkische» und deutschtü-
melnde Moment. Wir brauchen nur
die aggressiven Hassgesänge Ernst
Moritz Arndts, die Reden Fichtes an
die deutsche Nation und Jahns Schriften

zu lesen, und wir gewinnen so¬

gleich ein plastisches, geradezu ab-
stossendes Bild jener von nationalistischen,

chauvinistischen und
brutalantisemitischen Schlagwörtern
gesättigten Zeit in Deutschland, in der
z. B., wie ich erstmalig in einem Aufsatz

im Dezemberheft des Schweizer
Freidenkers (1962) zeigen konnte,
Fichte für die völlige Entrechtung der
Juden, ja sogar wenn schon nicht für
ihre physische Ausrottung, so doch
für ihre Aussiedlung (Deportierung),
ganz so wie es 150 Jahre später die
unmenschlichen «Gesetze» des
Naziregimes gefordert hatten, eintrat.
Die Freiheitskriege waren somit die
Geburtsstunde eines präpotenten
Nationalismus, eines brutalen Chauvinismus

und last not least eines exzessiven

Antisemitismus.
Dass demnach weder Goethe noch
Thomas Mann für die nationale Bewegung

zur Zeit der Freiheitskriege ein

positives literarisches Interesse auf¬

Cicero war ohne Frage trotz seiner
menschlichen Schwächen die grösste
Persönlichkeit des alten Roms. Seine
Bedeutung liegt nicht in seiner Eigenschaft

als Staatsmann, sondern
vielmehr in seiner humanistischen und
kulturhistorischen Wirkung, die er als

Schriftsteller bis heute auf das Abendland

ausgeübt hat. Aus solcher Sicht
betrachtet muss beispielsweise auch
ein Julius Cäsar neben ihm verblassen,

obgleich dieser das grössere Genie

war.
Marcus Tullius Cicero wurde am 3.

Januar des Jahres 106 vor Christus in Ar-
pinum (dem heutigen Arpino), einem
kleinen Bergstädtchen südlich von
Rom, geboren. Der Name Cicero kam

vom lateinischen cicer, das heisst
Erbse, welchen Beinamen sein Ur-

grossvater vom Anpflanzen der Kichererbse

erhalten hatte. Seine ersten
Jahre verbrachte er auf dem Landgute
seines Vaters, der ihm eine
ausgezeichnete Erziehung angedeihen liess.
Schon in der Schule fiel der Knabe
Cicero durch seine hervorragende Begabung

auf, die ihn in allen Fächern zum
Primus machte.
Bereits im Jahre 97 kam Cicero nach

Rom, wo sein Vater im Viertel «cari-

nae», auf der Westseite des esquilini-
schen Hügels gelegen, ein Stadthaus
besass. Cicero, der schon mit sech¬

brachten, ist nur selbstverständlich
und kann nicht mit einem «komplizierten

Ineinandergreifen von Reaktion
und Fortschritt» erklärt werden. Goethe

und Thomas Mann sind die
bedeutendsten Vertreter eines über die
Grenzen des eigenen Vaterlandes
zielenden Humanismus, und darum musste

ihnen der nationale und politische
Chauvinismus der Freiheitskriege
fremd bleiben. Nie hätten sie es über
sich gebracht, anlässlich eines Fichte-
Gedenktages, wie dies am 19. Mai
1962 aus Anlass der 200. Wiederkehr
seines Geburtstages in der DDR
geschah, ihn als «Humanisten» zu feiern
und sein Werk, dem deutschen Volke
als «ein nationales Erbe» verherrlichend,

zu empfehlen. Man vergleiche
dazu meinen in dem Schweizer
Freidenker (Aarau) im Septemberheft
1962 erschienenen Aufsatz «Epilog zu
einer Fichte-Feier anlässlich seines
200. Geburtstages». Friedrich Tramer

zehn Jahren die Toga virilis, das
Obergewand des römischen Bürgers, erhielt,
wollte zuerst Dichter werden, ent-
schloss sich aber dann zu den
Rechtswissenschaften und wurde zum bedeutenden

Anwalt. Vor allem aber entwik-
kelte er sich hier in Rom, wo es so viele
bekannte Redner gab, zum grössten
Redner aller Zeiten, der Grieche De-
mosthenes ausgenommen. Doch hatte

er anfänglich grosse Schwierigkeiten
zu überwinden, da sich seine Stimme in

die hohen Töne verlor und beinahe
kreischend wirkte. Nicht zuletzt dieser
Umstand bewog ihn, nach Athen zu

gehen und dort seine Stimme ausbilden
zu lassen. Er hatte das Glück, dort seinen

Jugendfreund Pomponius Atticus
zu treffen, der, ein ausgezeichneter
Kenner der griechischen Welt, der
beste Mentor für Cicero wurde. Nachdem

er sich ein halbes Jahr in Athen

aufgehalten hatte, kehrte er, 29jährig,
nach Rom zurück und verheiratete sich

mit der reichen Terentia, wobei wohl
mehr die Vernunft mit im Spiel gewesen

sein mag. Tatsächlich verlief die

Ehe, wenn auch nicht gerade unglücklich,

so doch nicht besonders harmonisch.

Gemäss seinem unermesslichen
Ehrgeiz und seinem homerischen
Wahlspruch, immer der erste zu sein und

überlegen den anderen, schlug er nun
die Aemterlaufbahn ein und wurde mit

Cicero - Erzieher des Abendlandes

12


	Thomas Mannes Weg zu Goethe

