Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 51 (1968)

Heft: 2

Artikel: Thomas Mannes Weg zu Goethe
Autor: Tramer, Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411578

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

len das mengenmissige Verhiltnis
zwischen Ungldubigen und Gldubigen
widerspiegle. Aber es ist doch er-
kennbar, dass auch viele Glaubige
davon abgekommen sind, die Todes-
anzeige zum Aushéngeschild ihrer Re-
ligiositat zu machen, und das ist schon
etwas.

Ich habe die religidsen Todesanzeigen
in 3 Kategorien eingeteilt. Zur ersten
gehéren diejenigen, nach denen es
Gottes Wille war oder Gott gefallen
hat, den Verstorbenen zu sich zu neh-
men oder in die ewige Heimat oder
einfach in die Ewigkeit abzuberufen
und dergleichen. Gelegentlich hatte
Gott sogar Gefallen daran, die Ab-
berufung durch einen tragischen Un-
glucksfall (meistens im Verkehr) zu
bewerkstelligen. Hiezu muss zwischen-
hinein bemerkt werden, dass da von
Tragik nicht die Rede sein kann; denn
wenn Gott es so gewollt hat, so ist
die Sache ganz in Ordnung, was Gott
tut, das ist wohlgetan und demnach
vollig untragisch. Derselbe Wider-
spruch zeigt sich, wenn es heisst, der
Verstorbene durfte nach Gottes un-
erforschlichem Ratschluss zum ewigen
Leben eingehen, und dabei einge-
flochten wird: viel zu frithe. Was man
tun darf, ist doch immer etwas Er-
wiinschtes. Wenn die Erlaubnis dazu
kommt, ruft man doch eher aus: End-
lich! An religioses Phrasentum mahnt
der den Psalmen entnommene Satz
«Der Herr hat Grosses an uns getan,
des sind wir frohlich.» Ich mochte die
frohliche Mutter am Sarge ihres ge-
liebten toten Kindes sehen! Wenn man
beim «frdhlich» etwas sarkastisch sein
wollte, kénnte man an lachende Erben
denken.

Religiés weniger aufdringlich erschei-
nen Todesanzeigen, nach denen der
Verstorbene in die ewige Heimat
eingegangen oder still heimgegangen
oder hinubergeschlummert ist, oder
in die Ewigkeit oder zum Erloser ein-
gehen oder heimgehen (auch durch
Unfall!) oder eingehen durfte u. a. m.
Als dritte Kategorie folgen die Todes-
anzeigen, die als katholisch erkenn-
bar sind, sei es durch die Anfiihrung
der «heiligen Sterbesakramente» oder
durch blossen Hinweis auf die unten
angefiihrten Totenfeiern (Siebenter,
Dreissigster).

Auf die 1. Kategorie entfallen 101, auf
die 2.108, auf die 3.90 Todesanzei-
gen, so dass also der Anteil der welt-
anschaulich neutralen 701 ausmacht.

10

In Prozenten ausgedriickt: stark be-
tont religiés 10,1 Prozent, gemissigt
religits 10,8 Prozent, katholisch 9
Prozent, frei von weltanschaulichen
Hinweisen 70,1 Prozent.

Dem kritischen Leser mag sich nun
die Frage aufdréangen, warum wir in
den von der Ortsgruppe Ziirich der
FVS ausgehenden Todesanzeigen im-
mer ausdriicklich schreiben: Freigei-
stige Trauerfeier. — Die Antwort ist
naheliegend: Im allgemeinen weiss
man noch gar nicht, dass es freigeisti-
ge Totenfeiern Uberhaupt gibt. Man
meint, bei einem Todesfall sei man
unbedingt auf die Kirche angewiesen,
und man wendet sich in einem Ster-
befall an sie, auch wenn man Jahr und

Tag ausser dem Steuerzahlen nichts
mit ihr zu tun gehabt hatte. Da mag
sich nun doch der eine oder andere
durch den Hinweis in unseren Todes-
anzeigen angeregt fiihlen, einmal ei-
ner freigeistigen Trauerfeier beizuwoh.
nen. Und wer es tut, wird sich von der
peinlichen Notwendigkeit, gegebenen-
falls die Dienste der ihm fremd ge-
wordenen Kirche in Anspruch zu neh-
men, befreit fihlen. Er wird das bri-
chige Band zwischen ihr und ihm l&-
sen, denn er weiss, dass ihm in der
Stunde der Bedringnis gleichgesinnte
Menschen beistehen. (Die Adresse un-
seres Familiendienstes finden Sie auf
der Riickseite unserer Zeitschrift.)

E. Brauchlin

Thomas Manns Weg zu Goethe

«Es gab etwa Wagner, Nietzsche, Scho-
penhauer, Tolstoi... Aber hier iberall
gab es Vorbehalte, reizvolle Zweifel,
skeptische Einwénde, passioniertes Miss-
trauen... Nicht so bei Goethe. Es war
das Vorbild, das Ueberbild, das eigene
Wesen ins Vollkommene projiziert, die
Mdoglichkeit einer Liebe und Hingebung
tiberdies, in der das Persodnlichste mit
dem Allgemeinen verschmolz.»

Thomas Mann im Jahre 1932.

Thomas Manns Weg zu Goethe ist als
ein Prozess einer Gleichsetzung und
Angleichung charakterisiert, der den
deutschen Dichter unserer Zeit in
einer bewussten, allmahlich fortschrei-
tenden Nachahmung erscheinen lisst,
die aber niemals in eine Imitation der
Stoffe ausartet, sondern die die An-
dersartigkeit goethescher Probleme
fiir die heutige Zeit gestaltet und 16st.
Die Begegnung Manns mit Goethe ist
mehr als der ubliche Einfluss eines
Geistesheroen auf eine Personlichkeit
vom Schlage unseres Dichters. Tho-
mas Mann hat in offener Selbstironie
in seiner Gedenkrede «Goethe und
die Demokratie» im Jahre 1949 ein-
bekannt, seine Beschiftigung mit
Deutschlands grésstem Dichter habe
ihn selbst «wahrhaftig zu dem Ruf
eines gewissen Spezialistentums, ja
einer imitatorischen Jiingerschaft ge-
fihrt».

Diese Feststellung stimmt auch mit
der Tatsache, dass «ein halbes Dut-
zend Aufsidtze und ein ganzer Romany,
die der Gestalt Goethes bis zur 200.
Wiederkehr seines Geburtstages ge-
widmet waren, zusammen mit der «An-
sprache im Goethe-Jahr1949» das Bild

einer sehr intensiven Beschiftigung
mit der Persénlichkeit des Faust-Dich-
ters liefern.

Als Thomas Mann sich zu einer be-
wusst politischen Parteinahme durch-
rang, riickte Goethe als Dichter,
Mensch und Staatsmann immer meht
in den Mittelpunkt seiner literarischen
Auseinandersetzungen mit der Tradi-
tion seines eigenen Kiinstlertums. So
wurde der Anfang der zwanziger Jahre
fir Thomas Mann ein Wendepunkt, an
dem er von seinem einsthochverehrten
«Dreigestirn» Schopenhauer, Wagner
und Nietzsche, die er als seine geisti-
gen Viter ansah, Abschied nahm.
Wenn er auch noch bis in die dreis-
siger Jahre sich mit ihren Problemen
auseinandersetzte, trat doch eine kri-
tische Distanzierung zu ihnen ein, als
er mit der ersten Fassung von «Goe-
the und Tolstoi» sein Augenmerk mehr
auf die Gestalt Goethes richtete und
sich damit von der reaktionér-irratio-
nalistischen Linie lossagte, die von
der deutschen Romantik her (ber
Schopenhauer, Wagner und den
falschverstandenen, fiirreaktiondre und
antihumane Zwecke missbrauchten
Nietzsche zum Faschismus gefiihrthat.
Wenn Thomas Mann auch, wie ich
schon erwihnte, die reaktionar-irratio-
nalistische Auffassung in seinen Wer-
ken der dreissiger Jahre kaum mehr
zu Worte kommen liess, blieb er doch,
wie dies die Josephs-Tetralogie, der
Faustus-Roman und andere Schriften
beweisen, einer irrationalistischen
Geisteshaltung eng verhaftet und nur
allmahlich, im Zusammenhang mit den



politischen Verhiltnissen in Deutsch-
land und Mitteleuropa in den dreissi-
_ ger Jahren, richtet er seinen Blick auf
die fortschrittlichen Traditionen der
deutschen Kultur und Geschichte.

" So konnte mit vollem Recht und in
tiefer Einfiihlung in das Werk Thomas
Manns die junge Literarhistorikerin
Inge Diersen in ihren tief schirfenden
«Untersuchungen zu Thomas Mann»,
Riutten & Loening, Berlin 1959, sein
Goethe-Bild charakterisieren: «Thomas
Manns Goethe-Bild tragt von Anfang
an durchaus zwiespiltige Zige. Er
vermag sich nicht véllig vom Einfluss
derirrationalistischen Goethe-Interpre-
tation frei zu machen, sein Goethe-Bild
ist nicht frei von Verzerrungen, auch
nicht von Momenten einer Damonisie-
rung Goethes. Zugleich jedoch richtet
er sein Augenmerk auf Goethes Be-
deutung fir die Entwicklung einer hu-
manistischen deutschen Kultur, eines
humanistischen Welt- und Menschen-
bildes .. .»

Eine solche Inkonsequenz in der Be-
urteilung Goethes finden wir in der
grossen Goethe-Rede, die Thomas
Mann 1932 zur 100. Wiederkehr von
Goethes Todestag gehalten hat: «Goe-
the als Repréasentant des biirgerlichen
Zeitalters». Wihrend er im 1.Teil nach
einer allgemeinen Betrachtung iiber
Goethes Biirgerlichkeit mit psycholo-
gischem Scharfsinn einige vom Stand-
punkt eines Humanisten zweifelhafte,
ja anriichige charakterliche Seiten des
Weimarer Dichterfirsten hervorhebt,
gelangt er im 2. Teil seiner Rede, in
der er sich auf Goethes Humanismus
beruft, zu einer sozial-humanistischen
Einstellung: «Die neue, die soziale
Welt, die organisierte Einheits- und
Planwelt, in der die Menschheit von
untermenschlichen, unnotwendigen,
das Ehrgefiihl der Vernunft verletzen-
den Leiden befreit sein wird, diese
Welt wird kommen, und sie wird das
Werk jener grossen Niichternheit sein,
zu der heute schon alle in Betracht
kommenden, alle einem verrotteten
und kleinbiirgerlich-dumpfen Seelen-
tum abholden Geister sich bekennen.»
Hier versucht Thomas Mann von sei-
ner Humanismuskonzeption zu den so-
zialen Forderungen der Zeit, die da-
mals im Zeichen einer erschrecken-
den Weltwirtschaftskrise stand, die
der Nationalsozialismus in brutaler
Weise fiir seine verbrecherischen
Zwecke auszunitzen verstand, eine
Briicke zu schlagen.

Diese politischen Gedanken, die in
ihrer Widerspriichlichkeit auffallen,
bei ihm aber &fters, so z. B. in den
«Betrachtungen eines Unpolitischen»
aufféllig sichtbar werden, fithren ihn
dann zu einer klareren Einschitzung
des Faschismus und seiner histori-
schen Wurzeln, worliber er in seinem
1929 verfassten Aufsatz «Kultur und
Sozialismus» ausfihrlich spricht und
tiber die Warnung vor dieser Gefahr
hinweg, die die Menschheit bedroht,
seinen Blick auf die sozialen Krifte
richtet, die allein imstande wéren, dem
Faschismus erfolgreich Widerstand zu
leisten.

Besonders in den dreissiger Jahren,
als die Situation der Zeit einen ak-
tuelleren Beitrag im Kampf gegen die
faschistische Geissel forderte, unter-
brach Thomas Mann seine Arbeit an
den Josephs-Romanen nach Vollen-
dung des 3. Bandes zugunsten des
Goethe-Romans; denn in ihm sah er
selbst als Autor einen wirkungsvolle-
ren Beitrag zu einer antifaschistischen
Literatur und ein Mittel «fir die natio-
nale Wiederbelebung im Kampf fur
ein demokratisches Deutschland», was
aus einer Bemerkung Manns (Werke,
Bd. 12, S.330 und S.307/08) deutlich
hervorgeht.

Er hatte eine gewisse Genugtuung,
dass «nicht zufillig wohl und mit mei-
nem Einverstindnis das erste meiner
Biicher, das in Deutschland selbst
wieder angeboten wurde», der Goethe-
Roman war.

Ferner, als aus der Schweiz einge-
schmuggelte Exemplare wihrend des
Krieges in Deutschland kursierten,
stellte er nicht ohne eine gewisse Be-
friedigung' fest: «<Hasser des Regimes
hatten aus dem grossen Monolog des
Siebenten Kapitels, worin das Authen-
tische und Belegbare sich ununter-
scheidbar mit dem Apokryphen, wenn
auch sprachlich und geistig durchaus
Angepassten mischt, einzelne dem
deutschen Charakter recht nahetre-
tende und Unheil prophezeiende Dik-
ta ausgezogen, sie vervielfiltigt und
sie unter dem Tarnungstitel ,Aus
Goethes Gespriachen mit Riemer’ als
Flugblatt unter die Leute gebracht.»
So wurde dieser Roman eine Kampf-
schrift gegen den Nationalsozialismus
und seine ldeologie, wobei die Per-
sénlichkeit Goethes als ein Grundthe-
ma fiir einen Schriftsteller vom Range
und der politischen Haltung Thomas
Manns vor der Weltsffentlichkeit ein

Der Pressefonds

ist stets fiir Gaben empfanglich.
Postcheck-Konto 80 - 48 853
der Geschiftsstelle der FVS.
Besten Dank!

offenes Bekenntnis zum anderen
Deutschland, zum humanistischen, das
noch vom klassischen Erbe Goethes,
Schillers, Kants, Herders, Lessings
und der Brider Humboldt zehrt, be-
deutete.

Diese Einstellung Thomas Manns zur
Deutschlandfrage war aber, wie Inge
Diersen in ihrem Buche S.187 rich-
tig bemerkt, keineswegs ein Beweis
dafiir, dass der Schriftsteller «zwei
Deutschland» — geographisch oder
ideologisch —, ein gutes und ein bo-
ses, im Sinne einer mechanischen
Trennung der guten und der schlech-
ten Traditionen angenommen habe,
sondern als eine synoptische Zusam-
menschau «beider unter dem Ge-
sichtspunkt, einerseits den tief in der
deutschen Geschichte liegenden Wur-
zeln des Faschismus nachzuspiiren,
andererseits die in der Vergangenheit
liegenden positiven Gegenkrifte zu
mobilisieren .. .»

Diesen seinen Standpunkt begriindet
Th. Mann 1946 in seinem «Offenen
Brief fiir Deutschland», in dem er fest-
stellt: «Ein amerikanischer Weltburger
— ganz gut — Aber wie verleugnen,
dass meine Wurzeln dort liegen, dass
ich trotz aller fruchtbaren Bewunde-
rung des Fremden in deutscher Tra-
dition lebe und wese, moge die Zeit
auch meinem Werke nicht gestattet
haben, etwas anderes zu sein als ein
schon morbider, schon halb parodisti-
scher Nachhall grossen Deutschtums
... Der Goethe-Roman, der, geschrie-
ben in Deutschlands dunkelsten Ta-
gen, in ein paar Exemplaren zu euch
hintibergeschmuggelt wurde, ist nicht
gerade ein Dokument des Vergessens
und der Abkehr...»

Dieses offene, trotz schwerer Enttau-
schungen und Demiitigungen in der
Zeit einer noch nie dagewesenen Bar-
barei im Jahre 1946 gemachte Be-
kenntnis zu Deutschland finden wir in
der im selben Jahre in Dortmund er-
schienenen Schrift «<Ein Streitgesprach
tber die dussere und die innere Emi-
gration», S.4f., deren Verfasser Tho-
mas Mann, Frank Thiess und Walter
von Molo sind. Es war fiir mich von

11



besonderem Interesse, da ich damals
ein Rundfunkgespréch zwischen Tho-
mas Mann und Frank Thiess horen
konnte, in dem der aus der Emigration
nach Europa zuriickgekehrte Thomas
Mann von Thiess dringendst eingela-
den wurde, doch seine Geburtsstadt
Libeck zu besuchen, der er in seinem
ersten grossen Roman, «Die Budden-
brooks», ein unvergingliches Denkmal
gesetzt hat. Da stellte der noch unter
dem Eindruck der furchtbaren Ge-
schehnisse und seiner personlichen
bosen Erfahrungen in seinem Vater-
lande stehende Dichter mit einer stau-
nenswerten Schlagfertigkeit an Thiess,
der im «Tausendjidhrigen Reiche» in
einer «inneren Emigration» verblieben
war, die hochnotpeinliche Frage: «Hét-
ten Sie mich auch, wenn Hitler gesiegt
hatte, zur Riickkehr in meine Heimat
eingeladen...?» Wie damals Thiess
diese berechtigte Frage beantwortet
hat, weiss ich heute nicht mehr. ..

Schliesslich sei noch auf Goethes und
Thomas Manns Einstellung zu den
Freiheitskriegen verwiesen, von denen
Eike Middell in ihrem im Philipp
Reclam Verlag 1966 in Leipzig er-
schienenen Buch iliber Thomas Mann
treffend feststellt, dass die Freiheits-
kriege «einem biirgerlich antifaschi-
stischen Schriftsteller suspekt werden
mussten und niemals ein Thema Tho-
mas Manns waren».

Sie waren auch niemals ein Thema
Goethes, der den politisch Nationalen
stets ablehnend gegeniiberstand. Es
ist darum etwas gewagt zu behaup-
ten, wie es Inge Diersen in ihrem
sonst ausgezeichneten Buche «Unter-
suchungen zu Thomas Mann» S. 196
tut, dass dieser humanistische Geist,
der in seiner Einstellung zu den Frei-
heitskriegen konform mit Goethe geht
und dieselben Ansichtenvertritt,inden
Freiheitskriegen «dasallerdings zu kom-
plizierte Ineinandergreifen von Reak-
tion und Fortschritt nicht klar zu durch-
schauen (vermochte) und dass ihm
aus Abneigung gegeniiber dem Chau-
vinismus jede nationale Bewegung
verdéchtig erscheint».

In der Zeit der Freiheitskriege iiber-
wog doch in einem erschreckenden
Ausmass das nationalistische,
«teutsch-volkische» und deutschti-
melnde Moment. Wir brauchen nur
die aggressiven Hassgesdnge Ernst
Moritz Arndts, die Reden Fichtes an
die deutsche Nation und Jahns Schrif-
ten zu lesen, und wir gewinnen so-

12

gleich ein plastisches, geradezu ab-
stossendes Bild jener von nationali-
stischen, chauvinistischen und brutal-
antisemitischen  Schlagwértern  ge-
sdttigten Zeit in Deutschland, in der
z. B., wie ich erstmalig in einem Auf-
satz im Dezemberheft des Schweizer
Freidenkers (1962) zeigen konnte,
Fichte fiir die véllige Entrechtung der
Juden, ja sogar wenn schon nicht fir
ihre physische Ausrottung, so doch
fur ihre Aussiedlung (Deportierung),
ganz so wie es 150 Jahre spéter die
unmenschlichen «Gesetze» des Na-
ziregimes gefordert hatten, eintrat.
Die Freiheitskriege waren somit die
Geburtsstunde eines pripotenten Na-
tionalismus, eines brutalen Chauvinis-
mus und last not least eines exzessi-
ven Antisemitismus.

Dass demnach weder Goethe noch
Thomas Mann fiir die nationale Bewe-
gung zur Zeit der Freiheitskriege ein
positives literarisches Interesse auf-

brachten, ist nur selbstverstindlich
und kann nicht mit einem «komplizier-
ten Ineinandergreifen von Reaktion
und Fortschritt» erklirt werden. Goe-
the und Thomas Mann sind die bedeu-
tendsten Vertreter eines liber die
Grenzen des eigenen Vaterlandes zie-
lenden Humanismus,und darum muss-
te ihnen der nationale und politische
Chauvinismus  der  Freiheitskriege
fremd bleiben. Nie hitten sie es tber
sich gebracht, anldsslich eines Fichte-
Gedenktages, wie dies am 19. Mai
1962 aus Anlass der 200. Wiederkehr
seines Geburtstages in der DDR ge-
schah, ihn als «<Humanisten» zu feiern
und sein Werk, dem deutschen Volke
als «ein nationales Erbe» verherrli-
chend, zu empfehlen. Man vergleiche
dazu meinen in dem Schweizer Frei-
denker (Aarau) im Septemberheft
1962 erschienenen Aufsatz «Epilog zu
einer Fichte-Feier anlédsslich seines
200. Geburtstages». Friedrich Tramer

Cicero - Erzieher des Abendlandes

Cicero war ohne Frage trotz seiner
menschlichen Schwichen die grosste
Personlichkeit des alten Roms. Seine
Bedeutung liegt nicht in seiner Eigen-
schaft als Staatsmann, sondern viel-
mehr in seiner humanistischen und kul-
turhistorischen Wirkung, die er als
Schriftsteller bis heute auf das Abend-
land ausgelibt hat. Aus solcher Sicht
betrachtet muss beispielsweise auch
ein Julius César neben ihm verblas-
sen, obgleich dieser das grossere Ge-
nie war.

Marcus Tullius Cicero wurde am 3. Ja-
nuar des Jahres 106 vor Christus in Ar-
pinum (dem heutigen Arpino), einem
kleinen Bergstadtchen sitidlich von
Rom, geboren. Der Name Cicero kam
vom lateinischen cicer, das heisst
Erbse, welchen Beinamen sein Ur-
grossvater vom Anpflanzen der Kicher-
erbse erhalten hatte. Seine ersten

. Jahre verbrachte er auf dem Landgute

seines Vaters, der ihm eine ausge-
zeichnete Erziehung angedeihen liess.
Schon in der Schule fiel der Knabe Ci-
cero durch seine hervorragende Bega-
bung auf, die ihn in allen Fichern zum
Primus machte.

Bereits im Jahre 97 kam Cicero nach
Rom, wo sein Vater im Viertel «cari-
nae», auf der Westseite des esquilini-
schen Hiigels gelegen, ein Stadthaus
besass. Cicero, der schon mit sech-

zehn Jahren die Toga virilis, das Ober-
gewand des romischen Biirgers, erhielt,
wollte zuerst Dichter werden, ent-
schloss sich aber dann zu den Rechts-
wissenschaften und wurde zum bedeu-
tenden Anwalt. Vor allem aber entwik-
kelte er sich hier in Rom, wo es so viele
bekannte Redner gab, zum grossten
Redner aller Zeiten, der Grieche De-
mosthenes ausgenommen. Doch hatte
er anfianglich grosse Schwierigkeiten
zu iberwinden, da sich seine Stimme in
die hohen Toéne verlor und beinahe
kreischend wirkte. Nicht zuletzt dieser
Umstand bewog ihn, nach Athen zu
gehen und dort seine Stimme ausbilden
zu lassen. Er hatte das Gliick, dort sei-
nen Jugendfreund Pomponius Atticus
zu treffen, der, ein ausgezeichneter
Kenner der griechischen Welt, der
beste Mentor fiir Cicero wurde. Nach-
dem er sich ein halbes Jahr in Athen
aufgehalten hatte, kehrte er, 29jahrig,
nach Rom zuriick und verheiratete sich
mit der reichen Terentia, wobei wohl
mehr die Vernunft mit im Spiel gewe-
sen sein mag. Tatsichlich verlief die
Ehe, wenn auch nicht gerade ungliick-
lich, so doch nicht besonders harmo-
nisch. Gemiss seinem unermesslichen
Ehrgeiz und seinem homerischen Wahl-
spruch, immer der erste zu sein und
tiberlegen den anderen, schlug er nun
die Aemterlaufbahn ein und wurde mit



	Thomas Mannes Weg zu Goethe

