
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 51 (1968)

Heft: 11

Artikel: Religionsunterricht

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411678

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ohne die es kein Schöpfertum gäbe,
sprunghafte, nicht zur Sache gehörige
Ueberlegungen, die einem Erfinder oft
genug in Gestalt eines «Zufalls»
halfen; ganz zu schweigen vom Angewiesensein

der Musenjünger auf derartige
Inspiration! Der Automat aber besitzt
keine Phantasie! Den Unterschied
zwischen Mensch und Maschine hat
wiederum Norbert Wiener klassisch
formuliert: «Auf dem niedrigeren Niveau
sind die Maschinen verlässlicher und
schneller als ein menschliches Wesen.

Auf dem höheren Niveau jedoch
zeigt sich bei den Menschen
Ueberlegenheit. Die Menschen sind
geschickter und verfügen über die
Fähigkeit, mit schlecht definierten Ideen,
mit .verworrenen Ideen', operieren zu
können. Und irgendwo, an irgendeiner
Wegkreuzung, beginnt diese
Ueberlegenheit die entscheidende Rolle zu

spielen.»
Die Maschine ist auf das ihr zur
Grundlage Gegebene beschränkt,
kann dies aber unbeschränkt benutzen;

alles Empfangene ist ihr jeweils
gegenwärtig, alle Variationen stehen
ihr frei. Das menschliche Gedächtnis
besitzt dagegen weit weniger Daten,
und die hat es nicht einmal ständig
parat. Doch gleicht die schöpferische
Kraft des Verstandes diesen Nachteil
aus. Der Denkmaschine fehlt zur
Menschenähnlichkeit im übrigen jenes
Selbstbewusstsein, das der Einsicht in

den Sinn des individuellen Daseins,
der Stellung des Ichs in der Welt und

der Gesellschaft, dem persönlichen
Auftrag in dieser Existenz entspringt.
Wo aber keine Verpflichtung zu eigenem

Sollen empfunden zu werden
vermag, da kann sich auch keine
Wertvorstellung entwickeln. Die entstammt
auch keiner kühlen Objektivität (mit
der die Maschine dem Menschen
unabänderlich überlegen ist), sondern
dem Subjektivsten: der menschlichen
Weltanschauung. Ohne ihr Leitbild
gebricht es dem Menschen an Würde
und im wahrsten Sinne des Wortes an
Humanität.
Der Maschine muss Selbsterkenntnis
naturnotwendig fehlen; ohne subjektive

Wertskala mangelt aber auch sitt-

Der Pressefonds
ist stets für Gaben empfänglich.
Postcheck-Konto 80 - 48 853
der Geschäftsstelle der FVS.
Besten Dank!

liehe Urteilsfähigkeit. Dabei wird —

nebenbei — auch das intellektuelle
Unterscheidungsvermögen beeinträchtigt.

Schlimmer jedoch: wo subjektives
Bewusstsein fehlt, fehlt folglich auch
Ethik; wo sie fehlt, fehlt Charakter; wo
charakterliche Subjektivität fehlt, wird
Objektivität steril. Leider ist diese
Begrenztheit des Apparates weniger
geeignet, unseren Stolz als vielmehr
unsere Furcht zu wecken: Sind doch
schon heute Atomraketen, Ernährungsprogramme,

Forschungsprojekte,
Einrichtungen und Organismen mit vitaler
Bedeutung für Hunderte von Millionen
Menschen Objekt von Denkmaschinen.

Der Mensch kann daher nur dann
Herr der Roboter bleiben, wenn er
bewahrt, was sie nicht haben: Charakter.

Verliert er die Orientierung für
Gut und Böse, ist seine maschinelle
Exekution besiegelt. W. Baranowsky

Religionsunterricht

Von den frei denkenden Menschen
aus steht auf dem Gebiete der öffentlichen

Erziehung die Forderung der
Trennung von Kirche und Schule im

Vordergrund. Auf religiöser Seite
stösst sie auf entschiedene Ablehnung.

Das ist wohl zu begreifen; denn
mit der Schule gäbe die Kirche einen
wesentlichen Teil ihres Einflusses auf
das Geistesleben des Volkes preis,
und das wäre gleichbedeutend mit
Gefährdung der eigenen Existenz. Wer
aber zöge sich den Boden unter den
eigenen Füssen weg!
Aber das Verhältnis Kirche — Schule
erfährt doch allmählich eine gewisse
Lockerung, wenn auch nicht von
Gesetzes wegen, so doch vom erzieherischen

Standpunkt aus. Ein Beispiel
hiefür bietet das Referat, das Prof.
Walter Bernet, Ordinarius für Praktische

Theologie und Religionspsychologie,

unter dem Titel «Bildung und

religiöse Unterweisung» an der
Zürcherischen Schulsynode am 16.

September in Wetzikon gehalten hat.
Daraus greife ich anhand des Berichtes

in der «NZZ» nur das Grundsätzliche

heraus. Es genügt, um zu

zeigen, dass die vorgetragenen
Ueberlegungen logischerweise früher oder

später zur gänzlichen Befreiung der
Schule (aller Stufen) vom kirchlichen
Einfluss, also zur Trennung von Schule
und Kirche, führen müssen.

Der Referent stellt fest: 1. an der
Primarschule wird der Religionsunterricht
(Biblische Geschichte und Sittenlehre)
immer weniger ernst genommen; 2. an
der Sekundärschule lässt schon die
Stellung und Person des Religionslehrers

(Pfarrers) den Religionsunterricht
als ausserhalb des normalen Lehrplanes

erscheinen; und 3. gilt dies für
die Mittelschulen in noch höherem
Masse.
Aber was nun? Trotzdem möchte der
Referent den Religionsunterricht nicht
vom Lehrplan streichen. Er denkt
lediglich an eine Reform, aber an eine
von tief-grundsätzlicher Bedeutung. Er

sagt: «Der Religionsunterricht soll
nicht mehr in erster Linie Verkündigung

des Wortes Gottes sein, sondern
der Information dienen.» Den Begriff
«Information» legt er sich folgender-
massen zurecht: «Nicht nur die Anliegen

der Kirche und der Religion sollen

im Vordergrund stehen, sondern
die des Unterrichts im Sinne
geschichtlicher Information.» — «Es ist
zwar Aufgabe des Religionsunterrichts,
den Anteil des Christentums am
Bildungsgut darzulegen, nicht aber mit
dem Anspruch auf Ausschliesslichkeit,
sondern mit der ständig offengehaltenen

Möglichkeit autonomer Kritik durch
die Schüler.»
Nach seiner Auffassung soll also der
Religionsunterricht reiner Sachunterricht

sein ohne besondere Gemütsbetonung

durch Weckung von
Glaubensvorstellungen und selbstverständlich
auch ohne jeglichen konfessionellen
Einschlag.
Es ist vorauszusehen, dass ein Teil
der Geistlichkeit aller Konfessionen
mit ihrer Anhängerschaft diesen
Gedankengängen nicht folgen wird. Man
wird ihnen entgegenhalten: Führt
solch ein Unterricht nicht eher von
Gott weg als zu ihm hin? Wie steht
es mit der Offenbarung Gottes, mit
den Wundern Christi, mit der
Erlösungsidee, mit dem Glauben an ein
Jenseits, dem Grund aller Moral?
Der Referent aber hat wohl aus der
Ueberzeugung heraus gesprochen,
dass der angelernte oder aufgezwungene

Glaube den Menschen nicht besser

macht, dass die ethischen
Forderungen in der Realität des menschlichen

Zusammenlebens wurzeln müssen,

um als Verpflichtungen erfüllt zu

werden, und nicht aus einer
mystischen Ueberwelt herzuholen sind.
Wir dürfen uns natürlich nicht der
Illusion hingeben, dass nun in abseh-

102



barer Zeit ein entschiedener Wandel
im Religionsunterricht eintreten oder

gar die Trennung von Schule und Kirche

in die Wege geleitet werde. Aber
Worte, wie sie von berufener Seite
her an der Schulsynode gesprochen

Philosophie ist schwer zu definieren.
Es gibt keine klaren Grenzen. Korrekt
aus dem Griechischen übersetzt heisst
Philosophie: Liebe zur Weisheit. Ich
will das ominöse Wort folgendermas-
sen umschreiben:
Philosophie erstrebt das Wissen über
alles und seine Anordnung in eine
spannungslose, ethisch richtige
Weltanschauung. Bei dieser Definition wird
auch sofort klar, dass eine Vielzahl von
«Weltanschauungen» existieren müssen

und dass sie sich z. T. widersprechen.

Auch die Theologie und der
Atheismus sind hier untergebracht.
Wir können sie nicht von der Philosophie

losgelöst betrachten. Es ist die
Aufgabe eines jeden, sich selber zu
einer Weltanschauung durchzuarbeiten.

Je höher er dazu klettern muss,
desto philosophischer wird er. Ein

Herunterplappern einer auswendig
gelernten, übernommenen Ansicht hat
mit Philosophie nichts zu tun. Es kann

jeder ein Philosoph werden, ohne dazu

auf die Hochschule zu müssen.
Wir wollen uns nun einmal mit der
Philosophie des Atheismus beschäftigen!

Definitionen: Atheismus (griech.)
bedeutet Gottlosigkeit, bzw. Gottes-
leugnung. Man unterscheidet folgende
Grundformen:

a)der absolute Atheismus im strengen
Sinne als Leugnung eines jeden
Absoluten oder Göttlichen;

b)der relative Atheismus als Leugnung

Gottes als einer von der Welt
verschiedenen absoluten, allmächtigen

und unendlichen Person.
Eine Fremdgruppe dieser Richtung
ist der Pantheismus, der nur die
Transzendenz und Persönlichkeit
des allmächtigen Gottes bezweifelt.

c) der theoretische Atheismus zerfällt
in zwei Richtungen:
1 in den Agnostizismus, der nicht

das Dasein Gottes, sondern nur
seine Erkennbarkeit verneint, und

2. in den Skeptizismus, der die
Sicherheit und Gewissheit Gottes
bezweifelt;

worden sind, dürfen wir doch als
Vorzeichen einer kommenden Entwicklung
einschätzen. Wir stehen in der Zeit
der Saat; die Zeit der Reife wird nicht
ausbleiben.

E. Brauchlin

d)der postulatorische Atheismus
besagt, dass es keinen Gott geben
dürfe, wenn es Freiheit geben soll,
da ein allmächtiger Gott die Freiheit
zur Illusion machen würde;

e) im praktischen Atheismus wird das
Leben so geführt, als wenn es keinen

Gott gäbe.
Geschichtliche Entwicklung: In Asien
entwickelten sich lange Jahrhunderte
vor Christus atheistische Religionen.
So war in der späteren und klassischen

Form des Samkhya das Brah-
man verschwunden, und das System,
wie auch das Buddhistische, wurden
atheistisch. Gott wurde geleugnet.
Götter hingegen gibt es viele, sie
haben jedoch eine ganz andere Rolle
und entsprechen in keiner Art und
Weise unseren Vorstellungen eines
Gottes. Hier in Europa wurde die
klassische, reine, atheistische Philosophie
geboren und präsentiert sich nach der
weiteren Entwicklung so, wie wir sie
heute kennen. Der Begründer heisst
Demokritos aus Abdera (460-360
v. u. Z.) und ist bekannt durch seine
Atomtheorie, welche erst viel später
als richtig anerkannt wurde.
Weitere Philosophen sind z. B. Klei-
sthenes,, Epikur (welcher grossen
Einfluss auf die Römer hatte. Er forderte
das Ende der dreifachen Furcht: Gott,
Tod und Natur!), Protagoras und Gor-
gias.
Durch das Christentum wurde diese
Philosophierichtung vollständig
unterdrückt. Erst im 17. Jahrhundert begannen

sich sachte wieder, in England
und Frankreich, atheistische Denkensarten

zu regen. Besonders in England
entwickelte sie sich rasch und hat eine
eigene atheistische Richtung geschaffen,

welche man den englischen
Humanismus nennt. Begonnen hat Thomas

Hobbs (1588-1679), fortgesetzt
hat ihn u. a. Locke (der auch die
französische Aufklärung vorwärts trieb).
Heute sind die bekanntesten Vertreter

des modernen englischen
Humanismus A. Huxley, B.Shaw und Russell.

In Frankreich begann die Aufklärung
zur Hauptsache mit Voltaire (1694 bis

1778) und führte über Rousseau, Con-
dillac und Diderot (um einige zu
nennen) nach Deutschland. Dort wird er
weiter bearbeitet und erhält schliesslich

die Prägung von Skandinavien.

Leute, die viel dazu beigetragen
haben, sind u. a. Kant, Hegel, Kierkegaard

und Schopenhauer. Diese Richtung

ist heute als der nordische
Atheismus bekannt. Seine modernsten
Vertreter sind u. a. Nietzsche (als vorläufig

unerreichter Höhepunkt) und die
Bearbeiter seiner Philosophie wie Erik-

son, Bergmann, Bunuel und Camus. Es

wäre noch zu sagen, dass eine kleine
Aufklärungsepoche in Deutschland unter

Leibniz stattfand, die aber in den
Wirren, welche nach dem 30jährigen
Krieg herrschten, unbeachtet blieb.
Auch ist zu betonen, dass Kant, Hegel
und Kierkegaard viel in atheistischer
Richtung gearbeitet haben, selber
jedoch keine Atheisten gewesen sind.
Viel später, als die Aufklärungsepoche
vorbei war, entwickelte sich über die
Vertreter des Links-Hegelianismus der
dialektische Atheismus. Der Begründer

ist Karl Marx. Diese Philosophie
hat, weil sie mit einem politischen
Ideal verbunden ist, die grösste
Verbreitung gefunden. Leider ist sie aber,
mit wenigen Ausnahmen wie z. B. J.-P.
Sartre, nicht weiter bearbeitet worden.
Der englische Humanismus beschäftigt

sich seit längerem beinahe
ausschliesslich mit ethischen Fragen. Der
nordische Atheismus gilt als am
weitesten in der Fragenbearbeitung
nach dem Sinn des Lebens. Der
dialektische Atheismus befasst sich
vorwiegend mit der politischen Realisierung

jener Philosophie.
Atheistische Prinzipien: Allgemein
gesehen wird im absoluten Atheismus
folgendes postuliert:
— es gibt kein absolutes, übermächtiges

Wesen,
— der Mensch steht als vorläufige

Krönung an der Spitze der Natur auf
Grund der biologischen Evolution,

— der Mensch ist das Mass aller Dinge
(Protagoras),

— Ethik usw. wird vom Menschen
bestimmt und ist den naturwissenschaftlichen

Erkenntnissen anzupassen

(die Natur bestimmt die Ethik),
— das Weltbild hat sich demzufolge

neuen Erkenntnissen sofort anzupassen

(kein Dogmatismus),
— Bejahung der absoluten Freiheitsrechte

(wie sie z. B. in der UNO-

Kleiner geschichtlicher Überblick
über die Philosophie des Atheismus

103


	Religionsunterricht

