Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 51 (1968)

Heft: 11

Artikel: Religionsunterricht

Autor: Brauchlin, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411678

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ohne die es kein Schopfertum gibe,
sprunghafte, nicht zur Sache gehdorige
Ueberlegungen, die einem Erfinder oft
genug in Gestalt eines «Zufalls» hal-
fen; ganz zu schweigen vom Angewie-
sensein der Musenjiinger auf derartige
Inspiration! Der Automat aber besitzt
keine Phantasie! Den Unterschied zwi-
schen Mensch und Maschine hat wie-
derum Norbert Wiener klassisch for-
muliert: «Auf dem niedrigeren Niveau
sind die Maschinen verlasslicher und
schneller als ein menschliches We-
sen. Auf dem hdheren Niveau jedoch
zeigt sich bei den Menschen Ueber-
legenheit. Die Menschen sind ge-
schickter und verfiigen tiber die Fa-
higkeit, mit schlecht definierten ldeen,
mit ,verworrenen ldeen’, operieren zu
kénnen. Und irgendwo, an irgendeiner
Wegkreuzung, beginnt diese Ueber-
legenheit die entscheidende Rolle zu

spielen.»
Die Maschine ist auf das ihr zur
Grundlage Gegebene beschriankt,

kann dies aber unbeschrinkt benut-
zen; alles Empfangene ist ihr jeweils
gegenwirtig, alle Variationen stehen
ihr frei. Das menschliche Gedéchtnis
besitzt dagegen weit weniger Daten,
und die hat es nicht einmal sténdig
parat. Doch gleicht die schépferische
Kraft des Verstandes diesen Nachteil
aus. Der Denkmaschine fehlt zur Men-
schenghnlichkeit im Ubrigen jenes
Selbstbewusstsein, das der Einsicht in
den Sinn des individuellen Daseins,
der Stellung des Ichs in der Welt und
der Gesellschaft, dem persdnlichen
Auftrag in dieser Existenz entspringt.
Wo aber keine Verpflichtung zu eige-
nem Sollen empfunden zu werden ver-
mag, da kann sich auch keine Wert-
vorstellung entwickeln. Die entstammt
auch keiner kiihlen Objektivitat (mit
der die Maschine dem Menschen un-
ab#nderlich iiberlegen ist), sondern
dem Subjektivsten: der menschlichen
Weltanschauung. Ohne ihr Leitbild ge-
bricht es dem Menschen an Wiirde
und im wahrsten Sinne des Wortes an
Humanitat.

Der Maschine muss Selbsterkenntnis
naturnotwendig fehlen; ohne subjek-
tive Wertskala mangelt aber auch sitt-

Der Pressefonds

ist stets fiir Gaben empfinglich.
Postcheck-Konto 80 - 48 853

der Geschiftsstelle der FVS.
Besten Dank!

102

liche Urteilsfahigkeit. Dabei wird —
nebenbei — auch das intellektuelle
Unterscheidungsvermoégen beeintrich-
tigt. Schlimmer jedoch: wo subjektives
Bewusstsein fehlt, fehlt folglich auch
Ethik; wo sie fehlt, fehlt Charakter; wo
charakterliche Subjektivitit fehlt, wird
Objektivitat steril. Leider ist diese
Begrenztheit des Apparates weniger
geeignet, unseren Stolz als vielmehr
unsere Furcht zu wecken: Sind doch
schon heute Atomraketen, Erndhrungs-
programme, Forschungsprojekte, Ein-
richtungen und Organismen mit vitaler
Bedeutung fiir Hunderte von Millionen
Menschen Objekt von Denkmaschi-
nen. Der Mensch kann daher nur dann
Herr der Roboter bleiben, wenn er
bewahrt, was sie nicht haben: Charak-
ter. Verliert er die Orientierung fiir
Gut und Bése, ist seine maschinelle
Exekution besiegelt. W. Baranowsky

Religionsunterricht

Von den frei denkenden Menschen
aus steht auf dem Gebiete der 6ffent-
lichen Erziehung die Forderung der
Trennung von Kirche und Schule im
Vordergrund. Auf religioser Seite
stdsst sie auf entschiedene Ableh-
nung. Das ist wohl zu begreifen; denn
mit der Schule gdbe die Kirche einen
wesentlichen Teil ihres Einflusses auf
das Geistesleben des Volkes preis,
und das wire gleichbedeutend mit Ge-
fahrdung der eigenen Existenz. Wer
aber z6ge sich den Boden unter den
eigenen Fissen weg!

Aber das Verhiltnis Kirche — Schule
erfadhrt doch allmahlich eine gewisse
Lockerung, wenn auch nicht von Ge-
setzes wegen, so doch vom erzieheri-
schen Standpunkt aus. Ein Beispiel
hiefiir bietet das Referat, das Prof.
Walter Bernet, Ordinarius fiir Prakti-
sche Theologie und Religionspsycho-
logie, unter dem Titel «Bildung und
religivse Unterweisung» an der Ziir-
cherischen Schulsynode am 16. Sep-
tember in Wetzikon gehalten hat.
Daraus greife ich anhand des Berich-
tes in der «NZZ» nur das Grundsétz-
liche heraus. Es geniigt, um zu zei-
gen, dass die vorgetragenen Ueber-
legungen logischerweise frither oder
spater zur ginzlichen Befreiung der
Schule (aller Stufen) vom kirchlichen
Einfluss, also zur Trennung von Schule
und Kirche, filhren missen.

Der Referent stellt fest: 1. an der Pri-
marschule wird der Religionsunterricht
(Biblische Geschichte und Sittenlehre)
immer weniger ernst genommen; 2. an
der Sekundarschule ldsst schon die
Stellung und Person des Religionsleh-
rers (Pfarrers) den Religionsunterricht
als ausserhalb des normalen Lehrpla-
nes erscheinen; und 3. gilt dies fiir
die Mittelschulen in noch hdherem
Masse.

Aber was nun? Trotzdem méchte der
Referent den Religionsunterricht nicht
vom Lehrplan streichen. Er denkt le-
diglich an eine Reform, aber an eine
von tief-grundsatzlicher Bedeutung. Er
sagt: «Der Religionsunterricht soll
nicht mehr in erster Linie Verkiindi-
gung des Wortes Gottes sein, sondern
der Information dienen.» Den Begriff
«Information» legt er sich folgender-
massen zurecht: «Nicht nur die Anlie-
gen der Kirche und der Religion sol-
len im Vordergrund stehen, sondern
die des Unterrichts im Sinne ge-
schichtlicher Information.» — «Es ist
zwar Aufgabe des Religionsunterrichts,
den Anteil des Christentums am Bil-
dungsgut darzulegen, nicht aber mit
dem Anspruch auf Ausschliesslichkeit,
sondern mit der stiindig offengehalte-
nen Maglichkeit autonomer Kritik durch
die Schiiler.»

Nach seiner Auffassung soll also der
Religionsunterricht reiner Sachunter-
richt sein ohne besondere Gemiitsbe-
tonung durch Weckung von Glaubens-
vorstellungen und selbstverstindlich
auch ohne jeglichen konfessionellen
Einschlag.

Es ist vorauszusehen, dass ein Teil
der Geistlichkeit aller Konfessionen
mit ihrer Anhédngerschaft diesen Ge-
dankengéngen nicht folgen wird. Man
wird ihnen entgegenhalten: Fiihrt
solch ein Unterricht nicht eher von
Gott weg als zu ihm hin? Wie steht
es mit der Offenbarung Gottes, mit
den Wundern Christi, mit der Erlo-
sungsidee, mit dem Glauben an ein
Jenseits, dem Grund aller Moral?

Der Referent aber hat wohl aus der
Ueberzeugung heraus gesprochen,
dass der angelernte oder aufgezwun-
gene Glaube den Menschen nicht bes-
ser macht, dass die ethischen Forde-
rungen in der Realitit des mensch-
lichen Zusammenlebens wurzeln mus-
sen, um als Verpflichtungen erfiillt zu
werden, und nicht aus einer mysti-
schen Ueberwelt herzuholen sind.

Wir diirfen uns natirlich nicht der
lllusion hingeben, dass nun in abseh-



barer Zeit ein entschiedener Wandel
im Religionsunterricht eintreten oder
gar die Trennung von Schule und Kir-
che in die Wege geleitet werde. Aber
Worte, wie sie von berufener Seite
her an der Schulsynode gesprochen

worden sind, diirffen wir doch als Vor-
zeichen einer kommenden Entwicklung
einschitzen. Wir stehen in der Zeit
der Saat; die Zeit der Reife wird nicht
ausbleiben.

E. Brauchlin

Kleiner geschichtlicher Uberblick
uber die Philosophie des Atheismus

Philosophie ist schwer zu definieren.
Es gibt keine klaren Grenzen. Korrekt
aus dem Griechischen iibersetzt heisst
Philosophie: Liebe zur Weisheit. Ich
will das ominése Wort folgendermas-
sen umschreiben:
Philosophie erstrebt das Wissen lber
alles und seine Anordnung in eine
spannungslose, ethisch richtige Welt-
anschauung. Bei dieser Definition wird
auch sofort klar, dass eine Vielzahl von
«Weltanschauungen» existieren miis-
sen und dass sie sich z. T. widerspre-
chen. Auch die Theologie und der
Atheismus sind hier untergebracht.
Wir kdnnen sie nicht von der Philoso-
phie losgeldst betrachten. Es ist die
Aufgabe eines jeden, sich selber zu
einer Weltanschauung durchzuarbei-
ten. Je hoher er dazu klettern muss,
desto philosophischer wird er. Ein
Herunterplappern einer auswendig ge-
lernten, libernommenen Ansicht hat
mit Philosophie nichts zu tun. Es kann
jeder ein Philosoph werden, ohne da-
zu auf die Hochschule zu miissen.
Wir wollen uns nun einmal mit der
Philosophie des Atheismus beschafti-
gen! Definitionen: Atheismus (griech.)
bedeutet Gottlosigkeit, bzw. Gottes-
leugnung. Man unterscheidet folgende
Grundformen:
a)der absolute Atheismus im strengen
Sinne als Leugnung eines jeden
Absoluten oder Géttlichen;
b)der relative Atheismus als Leug-
nung Gottes als einer von der Welt
verschiedenen absoluten, allméch-
tigen und unendlichen Person.
Eine Fremdgruppe dieser Richtung
ist der Pantheismus, der nur die
Transzendenz und Personlichkeit
des allmichtigen Gottes bezweifelt.
c) der theoretische Atheismus zerfillt
in zwei Richtungen:
1.in den Agnostizismus, der nicht
das Dasein Gottes, sondern nur
seine Erkennbarkeit verneint, und
2.in den Skeptizismus, der die Si-
cherheit und Gewissheit Gottes
bezweifelt;

d)der postulatorische Atheismus be-
sagt, dass es keinen Gott geben
dirfe, wenn es Freiheit geben soll,
da ein allméchtiger Gott die Freiheit
zur lllusion machen wiirde;

e) im praktischen Atheismus wird das
Leben so gefiihrt, als wenn es kei-
nen Gott gibe.

Geschichtliche Entwicklung: In Asien
entwickelten sich lange Jahrhunderte
vor Christus atheistische Religionen.
So war in der spiteren und klassi-
schen Form des Samkhya das Brah-
man verschwunden, und das System,
wie auch das Buddhistische, wurden
atheistisch. Gott wurde geleugnet.
Gotter hingegen gibt es viele, sie
haben jedoch eine ganz andere Rolle
und entsprechen in keiner Art und
Weise unseren Vorstellungen eines
Gottes. Hier in Europa wurde die klas-
sische, reine, atheistische Philosophie
geboren und prisentiert sich nach der
weiteren Entwicklung so, wie wir sie
heute kennen. Der Begriinder heisst
Demokritos aus Abdera (460—360
v.u.Z) und ist bekannt durch seine
Atomtheorie, welche erst viel spiter
als richtig anerkannt wurde.

Weitere Philosophen sind z.B. Klei-
sthenes,, Epikur (welcher grossen Ein-
fluss auf die Rémer hatte. Er forderte
das Ende der dreifachen Furcht: Gott,
Tod und Natur!), Protagoras und Gor-
gias.

Durch das Christentum wurde diese
Philosophierichtung vollstindig unter-
driickt. Erst im 17. Jahrhundert began-
nen sich sachte wieder, in England
und Frankreich, atheistische Denkens-
arten zu regen. Besonders in England
entwickelte sie sich rasch und hat eine
eigene atheistische Richtung geschaf-
fen, welche man den englischen Hu-
manismus nennt. Begonnen hat Tho-
mas Hobbs (1588—1679), fortgesetzt
hat ihn u. a. Locke (der auch die fran-
z6sische Aufkldrung vorwirts trieb).
Heute sind die bekanntesten Vertre-
ter des modernen englischen Huma-
nismus A.Huxley, B.Shaw und Russell.

In Frankreich begann die Aufklarung
zur Hauptsache mit Voltaire (1694 bis
1778) und fihrte Uber Rousseau, Con-
dillac und Diderot (um einige zu nen-
nen) nach Deutschland. Dort wird er
weiter bearbeitet und erhilt schliess-
lich die Prdagung von Skandina-
vien. Leute, die viel dazu beigetragen
haben, sind u. a. Kant, Hegel, Kierke-
gaard und Schopenhauer. Diese Rich-
tung ist heute als der nordische Athe-
ismus bekannt. Seine modernsten Ver-
treter sind u. a. Nietzsche (als vorlau-
fig unerreichter Hdhepunkt) und die
Bearbeiter seiner Philosophie wie Erik-
son, Bergmann, Bunuel und Camus. Es
wére noch zu sagen, dass eine kleine
Aufkldarungsepoche in Deutschland un-
ter Leibniz stattfand, die aber in den
Wirren, welche nach dem 30jshrigen
Krieg herrschten, unbeachtet blieb.
Auch ist zu betonen, dass Kant, Hegel
und Kierkegaard viel in atheistischer
Richtung gearbeitet haben, selber je-
doch keine Atheisten gewesen sind.
Viel spater, als die Aufkldrungsepoche
vorbei war, entwickelte sich iiber die
Vertreter des Links-Hegelianismus der
dialektische Atheismus. Der Begriin-
der ist Karl Marx, Diese Philosophie
hat, weil sie mit einem politischen
Ideal verbunden ist, die grésste Ver-
breitung gefunden. Leider ist sie aber,
mit wenigen Ausnahmen wie z. B. J.-P.
Sartre, nicht weiter bearbeitet worden.
Der englische Humanismus beschéf-
tigt sich seit ldangerem beinahe aus-
schliesslich mit ethischen Fragen. Der
nordische Atheismus gilt als am
weitesten in der Fragenbearbeitung
nach dem Sinn des Lebens. Der dia-
lektische Atheismus befasst sich vor-
wiegend mit der politischen Realisie-
rung jener Philosophie.

Atheistische Prinzipien: Allgemein ge-

sehen wird im absoluten Atheismus

folgendes postuliert:

—es gibt kein absolutes, tbermich-
tiges Wesen,

— der Mensch steht als vorldufige Kro-
nung an der Spitze der Natur auf
Grund der biologischen Evolution,

— der Mensch ist das Mass aller Dinge
(Protagoras),

— Ethik usw. wird vom Menschen be-
stimmt und ist den naturwissen-
schaftlichen Erkenntnissen anzupas-
sen (die Natur bestimmt die Ethik),

— das Weltbild hat sich demzufolge
neuen Erkenntnissen sofort anzupas-
sen (kein Dogmatismus),

— Bejahung der absoluten Freiheits-
rechte (wie sie z.B. in der UNO-

103



	Religionsunterricht

