
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 51 (1968)

Heft: 7

Artikel: Alt und jung

Autor: E.Br.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


allerberühmteste der einstigen Redaktoren

ihres Blattes, Carl Spitteier, der
Ansicht war, am Jüngsten Tag müsste
sich nicht die Menschheit vor dem

Schöpfer, sondern der Schöpfer vor
der Menschheit verantworten.
Was die Treue der Kirche betrifft,
muss der gesunde Menschenverstand
vorerst fragen, welche der vielen
Kirchen, deren jede die wahre sein will,
die wahre Treue verkörpere. Und noch
peinlicher dürfte die Frage sein, wie
es mit der Treue wohl stände, wenn
es keine Theologieprofessoren- und

Pfarrergehälter mehr gäbe? Noch
beruht ja der ganze rührige Kirchenbetrieb

hauptsächlich darauf, dass Millionen

von «treulosen» Namenchristen,
der gesellschaftlichen Konvention
folgend, getreulich die Kirchensteuer
bezahlen.

Der Vergleich der kirchlichen Verkündigung

mit einem freiwilligen Narrenspiel

— ein unfreiwilliges wäre wirkliche

Narrheit — kann vor dem Urteil
des gesunden Menschenverstandes
ebenfalls nicht bestehen. Die Hofnarren,

an die Prof. Jüngel erinnert, waren

erklärte Spassmacher, die sich
hüteten, absolute übernatürliche Wahrheiten

verkündigen zu wollen. Die
Kirchen dagegen, voran die römisch-katholische,

haben dadurch geschichtliche

Geltung erlangt, dass sie ihre

sogenannten Wahrheiten mit
unbedingtem Ernst und sakraler Feierlichkeit

verkündigten. Dies hat auch ihren
Funktionären das hohe gesellschaftliche

Ansehen verschafft. Privat mag
sich ein Pfarrer spasshaft geben — in

der Predigt und in den Kulthandlungen

muss er jeden Anschein von Narretei

vermeiden, sonst ist es um die
Glaubenswilligkeit des Volkes geschehen.

Die Versuche einiger heutiger
Pfarrer, die Jugend durch Beat-Veranstaltungen

und dergleichen anzulok-
ken, sind Zeichen der Ratlosigkeit und
der Auflösung. Das Christentum
insgesamt wird allerdings nicht dadurch
zu Fall kommen, dass es sich in
solcher Weise selber lächerlich macht,
sondern nur durch radikale Kritik der
Kirchenlehren und ihrer biblischen
Grundlage.
Ein kühnes Wort steht im zweitletzten
Abschnitt von Prof. Jüngels Pfingstbe-
trachtung: «Die Aufklärung der Welt
durch den Heiligen Geist lautet dahin,
dass wir für unser Heil nichts zu tun
haben.» Auch dazu hat der gesunde
Menschenverstand eine neckische
Frage in petto: Wozu dann alle kirch¬

liche Bemühung, die doch nur als ein
Tun für unser Heil sinnvoll ist? Wie
gesagt, eine freiwillige Narrenrolle ist
es nicht, was die Kirche spielt; aber
vielleicht, wenn Prof. Jüngel mit dem
zuletzt zitierten Satz recht hat, eine
überflüssige? Robert Mächler

Alt und jung

Diesen Artikel hat ein Alter geschrieben,

das sieht man auf den ersten
Blick: er stellt «alt» an den Anfang
und dann erst kommt «jung». Die
gewohnte Selbstgefälligkeit! Die
gewohnte Knebelung der hochstrebenden

Jugend! Es ist ein Jammer! Den
Alten aber stünde es an, zu schweigen.

Die Alten sind ja so dumm! Sie
scheinen sich ihr ganzes Leben lang
angestrengt zu haben, immer dümmer
zu werden, und dazu Tyrannen. Zwang,
Rückständigkeit, Schulfuchserei,
Verknöcherung, Fuchtel auf der ganzen
Linie. Die Daumenschraube ist Trumpf,
unzählige junge Genies werden zu
Boden getreten! Das ist so weit
gediehen, dass es für die Jungen,
besonders für die Gescheitesten unter
ihnen, die «Studenten», einfach nicht
mehr auszuhalten ist und sie sich die
Verwirklichung ihres Ideals, der absoluten

«Freiheit», mit Brüllen, Schreien,
Stöcken, Pflastersteinen und weiterm
handfestem Argumentationsmaterial
erkämpfen müssen.
Glücklicherweise ist nun eine Jugend
heraufgekommen, die, von Anfang an
klug und weitsichtig, nicht erst
Erfahrungen sammeln muss, um zu erkennen,

was die Menschheit auf der
Kulturleiter mit einem Ruck zur obersten
Sprosse hinaufschnellt. Mündig sein

von der Saugflasche an. Und: O

lieb', so früh du lieben kannst! Du

weisst doch, dreizehnjähriger «Mann»,
wozu Gott der Herre die mit den
Miniröcklein und so weiter geschaffen hat.
«Nimm das Mädel, nimm das Mädel
bei der Hand!» Für das allfällige
Kleinzeug, das vielleicht daraus
entsteht, sorgen dann die dummen Alten
schon.
Aber — werden die heutigen Umstör-
zer nicht selber einmal alt und werden
die Kinder hüten müssen, die ihre
Buben und Mädels gezeugt haben? Und
die nächste Generation wieder und
abermals ad infinitum, das heisst, bis
an der Welt Ende? Könnte nicht der

gute Schiller doch recht gehabt
haben, als er schrieb «und auf den
Schützen springt der Pfeil zurück»,
in dem Sinne, dass den heutigen
Lobpreisern der Anarchie binnen kurzem
die Anarchie an die Kehle greifen
wird, nicht nur auf dem eben
angedeuteten Gebiet?
Wir stehen da erst am Anfang einer
langen Reihe von Fragen. Aber hören
wir auf. Mache sich jeder seine eigenen

Gedanken darüber. Punktum.
Aber doch noch etwas. Ich habe von
Studenten gesprochen. Student ist
sowenig ein einheitlicher Begriff wie
irgend ein Sammelname. In diesem
Zusammenhang müssen wir (der vielen

Abstufungen bewusst) vereinfachend

unterscheiden zwischen
wirklichen «Studenten», die tatsächlich
studieren, d. h. denken, und solchen,
die zwar auf Grund ihres mehr oder
weniger guten Maturitätszeugnisses
immatrikuliert worden sind, sich aber,
wäre die Prüfung nicht beim Schulwissen

stehengeblieben, sondern hätte
tiefere Regionen des Menschen er-
fasst, als durchaus unreif erwiesen
hätten.
Jene andern, die wirklichen Studenten,

sind sich als werdende Männer
ihres Lebensziels, ihrer spätem
führenden oder sonstwie bedeutenden
Rolle — als Arzt, Naturwissenschafter,
Jurist, Techniker usw. — bewusst.
Ihnen ist klar, dass die Kultur als
Ausdruck menschlichen Denkens und Fühlens

in steter Veränderung begriffen
ist, dass alles, was ist, veraltet und

neuen Daseinsformen und Daseinsinhalten

Platz machen muss. Dieser
Entwicklung wollen sie kraft ihrer
neuen Einsichten dienen. Sie sehen
aber auch ein, dass am Seienden
manches gut und weiter verwendbar
ist und es sich nicht um dessen
Vernichtung, gar mit Gewalt, handeln
kann.

Folgerichtig sind sie bereit, mit den
Vertretern des gegenwärtig Gültigen
zu sprechen, um mit ihnen gemeinsam
aus alt und neu das Bessere zu
schaffen. Zweifellos gibt es unter
denen, die zwanzig bis fünfzig Jahre vor
den gegenwärtig Jungen zur Welt
gekommen sind, Persönlichkeiten mit
erheblichem Beharrungsvermögen, die
sich einbilden, die von ihnen
eingeschlagene Bahn sei für ein und allemal

die richtige. Es gibt aber auch
andere, die trotz ihrem Alter Werdende

geblieben und demnach bereit
sind, im Verein mit dem heranwach-

69



senden Geschlecht dessen neue Ideen
zu prüfen und mit Hand anzulegen
am Um- oder Neubau auf dem in

Frage stehenden, der Reform bedürftigen

Gebiet.
Den «Studenten» mit den Pflastersteinen

aber sollte man gleich auch die
Maurerkelle, Pickel und Schaufel in

die Hand drücken, damit sie erführen,
wieviel Ernst, Ordnungssinn, Sorgfalt,
Ueberlegung, Zielsicherheit es
braucht, um rein materiell einen
richtigen, festen Bau zustande zu bringen.
Vielleicht würden sie daraus etwas
lernen. Vielleicht. E. Br.

Buchbesprechungen

Theodor Schwarz: «Jean-Paul Sartres
Kritik der dialektischen Vernunft», VEB
Deutscher Verlag der Wissenschaften,
Berlin 1967.

Theodor Schwarz wurde 1915 in
Zürich geboren, Ende 1962 übersiedelte
er nach Bratislava, wo er an der Co-
menius-Universität einen Lehrauftrag
für Schweizer Gegenwartsliteratur
übernahm. Schon in den vierziger Jahren

befasste sich der Autor mit der
Kritik der modernen Bürgerlich-Philosophischen

Strömungen des Irrationalismus

und Existenzialismus, beispielsweise

in «Irrationalismus und
Humanismus» oder in dem in russischer
Sprache (Moskau 1964) erschienenen
Werk «Ot Schopenhauera k Heideg-
geru».
Im vorliegenden Werk äussert sich
Theodor Schwarz in fundierter Weise
zu dem 1960 veröffentlichten ersten
Band Sartres «Kritik der dialektischen
Vernunft». Was Sartre in diesem Werk
erstrebt, ist nach seinen eigenen Worten

eine «Verschmelzung von
Existenzialismus und Marxismus». Dieser
Versuch musste zwangsläufig scheitern,
weil sich in der Philosophie materialistische

und idealistische Standpunkte
nicht miteinander aussöhnen lassen.
Sartre hat zwar viele Konzessionen an
den Materialismus, namentlich an den
historischen Materialismus gemacht,
aber letzten Endes bleibt auch der
Sartresche Existenzialismus
idealistisch, was Theodor Schwarz überzeugend

nachweist.
Der Autor weist in seiner Einleitung
auf das Wesen des Existenzialismus
hin und stellt die Unterschiede in der
deutschen und französischen Lehre

dar. Die subjektivistisch-idealistische
Auffassung vom Menschen bei
Heidegger stellt auch den Hauptinhalt
der Sartreschen Lehre dar. Indessen
bildete sich der Existenzialismus Sartres

in einer späteren Periode und
zudem in der französischen Gesellschaft
heraus. Beim Rückzug auf das vereinzelte

Ich, der auch bei Heidegger
anzutreffen ist, handelt es sich bei Sartre

«weniger um eine Flucht vor der
gesellschaftlichen Wirklichkeit als um
den Protest eines einzelnen gegen
seine Umwelt, gegen die bürgerliche
Gesellschaft».

Auch hinsichtlich der Leugnung der
Existenz Gottes unterscheidet sich
Sartre von Heidegger durch seine
radikalere Haltung: es ist «das trotzige
Nein eines Menschen, der gegen die
herrschende Weltordnung protestiert».
Im Hauptteil befasst sich Schwarz
kritisch mit Sartres «Kritik der dialektischen

Vernunft». Es sei festgehalten,
dass der Autor dies nicht von einer
dogmatischen Warte aus tut, im

Gegenteil: Verfasser bekämpft selbst
den Dogmatismus, und es geht ihm

nicht darum, in Satre einen
«Revisionisten» niederzudonnern, vielmehr
um den Nachweis, dass auch Sartres
Existenzialismus im Grunde genommen

eine idealistische Philosophie
darstellt. Schwarz stellt mit Recht fest,
dass Sartre vielfach dogmatische
Entstellungen des Marxismus kritisiert,
ohne zu erwähnen, dass dies ja auch

von marxistischer Seite her getan
wird.
Im wesentlichen wirft Sartre dem
Marxismus das Fehlen einer Anthropologie

vor, welcher Vorwurf auch von
zahlreichen Revisionisten im
marxistischen Lager aufgenommen worden

ist. Wie Schwarz ist auch der
Rezensent der Auffassung, dass durch
das Einschmuggeln einer «philosophischen

Anthropologie» in die marxistische

Lehre diese ins idealistische
Philosophieren abgleitet. Sartre geht
in der «Kritik der dialektischen
Vernunft» vom Individuum und dessen
«Praxis» aus, ohne zu sehen, dass sich
die Praxis des Individuums als
gesellschaftliche Praxis abwickelt.

Von Bedeutung ist die Kritik des
Verfassers an Sartres Entfremdungstheorie,

die darauf hinausläuft, die
Entfremdung des Menschen zu verewigen
und deren historische Bedingtheit zu

leugnen, was zu einer
idealistischpessimistischen Anschauung führt, die

der dialektische Materialismus nicht
kennt.
Die Arbeit des schweizerischen
Philosophen Schwarz stellt einen wichtigen
Beitrag zur Klärung in der Frage
«Marxismus oder Existenzialismus?»
dar. Der Autor erbringt den Nachweis,
dass es eine Verschmelzung beider
Philosophien nicht geben kann.

Lucretius

Die Religion in der Geschichte
der Völker

Unter diesem Titel ist im Dietz Verlag,
Berlin, ein neues Buch erschienen. Der
russische Ethnograph S. A. Tokarew
hat sich zur Aufgabe gemacht, die

Entwicklungsgeschichte, Entstehung
und Wesen der Religion wissenschaftlich

zu untersuchen und nach der
Verwurzelung zu suchen und zu forschen.
Die Religionswissenschaft erschöpfte
sich bisher in starkem Masse in der
Darstellung der Kulte und Riten in den
vielen Religionen der Völker. Tokarew
versucht in seinem Werk, einen
andern Wertmassstab anzulegen. Er
betrachtet das Phänomen mehr von der
soziologischen gesellschaftlichen Seite

der Entwicklung der Menschheit
und kommt dabei zu ganz interessanten

Ergebnissen.
Auf über 690 Seiten Text mit 161

gutgewählten Illustrationen in schwarz-
weiss versteht es der Verfasser, das
Interesse des Lesers zu wecken,
wachzuhalten und zum Nachdenken

anzuregen. Das grosse, umfangreiche
Literaturverzeichnis erleichtert das
Auffinden der einzelnen Sachgebiete.
Der Druck ist klar und sauber, daher
sehr gut lesbar. Die Uebersetzung aus
der russischen Originalfassung
besorgte der inzwischen verstorbene
Erich Salewski. Die deutsche Ausgabe
bearbeitete Dr. Helmut Wolle. Das

umfangreiche Buch ist in Leinen solid
gebunden und preisgünstig. Es kann
durch unsere Literaturstelle: Fritz Moser,

Langgrütstrasse 37, 8047 Zürich,
zum Preise von Fr. 16.40 bezogen werden.

E. Pasquin

Jeder soll als Person respektiert und keiner

vergöttert sein. Albert Einstein

Die Arbeit ist die erste Grundbedingung

alles menschlichen Lebens, und
zwar in einem solchen Grade, dass wir in
gewissem Sinn sagen müssen: sie hat den
Menschen selbst geschaffen.

Friedrich Engels

70


	Alt und jung

