Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 51 (1968)

Heft: 7

Artikel: Vitam impendere vero! : (das Leben der Wahrheit widmen!)
Autor: Haenssler, Ernst (Omikron)

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411644

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vitam impendere vero!

(Das Leben dem Wahren widmen!)

I. Curriculum vitae

Der Reisende, der von Olten her
gegen Burgdorf fihrt, ist bei der Aus-
fahrt aus dem Wynigertunnel immer
wieder bezaubert durch das Bild, das
sich ihm darbietet. Da sind zuerst die
steilen Felswénde der drei Flihe, dann
sieht und hért er die Emme unter der
Eisenbahnbriicke unter sich rauschen,
wuchtig recken sich ihm die Turme
und Mauern des Schlosses, der alten
Zahringer- und Kyburgerfeste entge-
gen. Wie ein bunter Teppich legt sich
die Stadt an den Nordhang des
Schlossberges und zieht sich iiber die
Héhe hin bis zur hochgelegenen Kir-
che. In diesem heimelig-bernischen
Landstiddtchen Burgdorf bin ich, als
viertes von 6 Kindern, im Jahre 1889
geboren worden. Die Familie erfreute
sich damals noch eines gutblirger-
lichen Wohlstandes. Der Vater war als
Geschiftsmann viel auf Reisen; die
Mutter besorgte mit vorbildlicher Ge-
wissenhaftigkeit Haushalt und Erzie-
hung. In inniger Verbundenheit mit den
Geschwistern, mit den Nachbarskin-
dern und Schulkameraden wuchs ich
auf. Die ersten vier Jahre besuchte
ich die alte Primarschule oben am
Kirchbiihl, dann drei Jahre das Pro-
gymnasium unten an der Bernstrasse,
gegeniiber dem Graben. Die Lehrer
respektierten wir wie Halbgétter,
waren sie doch zumeist auch unsere
militdrischen Instruktoren im kleinen
Burgdorfer  Kadettenkorps. Jeden
Samstagnachmittag besammelte sich
die Kompagnie unter den alten schat-
tigen Kastanien des Grabens und zog
dann stolz, mit klingendem Spiel, durch
die Gassen des Stadtchens hinaus
zum Exerzieren auf die Schiitzenmat-
te, in die umliegenden Wilder oder in
die Stinde zum Scharfschiessen. Und
jeden Samstag zogen wir zwei, mein
dlterer Bruder Willy und ich, mit, Ka-
dettengewehr und Schulsack umge-
hangt. Versuche ich, mit wenigen Wor-
ten das Grunderlebnis dieser ersten
Lebensjahre festzuhalten, so muss ich
feststellen: Mit einer geradezu unbén-
digen Lebenslust kostete ich das
Gliick der Kindheit aus — und bemerk-
te sozusagen nichts von den schwar-
zen Sorgenwolken, die meine Eltern
immer mehr bedriickten: von der Er-
krankung des Vaters, dem unaufhalt-
samen Riickgang im Geschift, dem

66

Tod des Vaters in einem fernen Spital,
dem Auszug aus der guten Wohnung
an der Schmiedengasse an das Kirch-
buhl. Mit unglaublicher Energie baute
meine Mutter fiir die grosse Familie
eine neue Existenzgrundlage auf und
liess allen sechs Kindern eine gute
Ausbildung und Erziehung zuteilwer-
den. Vom kleinen Garten der hochge-
legenen Wohnung sahen wir die strah-
lenden Schneeberge der Alpen nicht
mehr; der Blick ging nach Norden,
gegen die ernsten Ziige der Jura-
berge, und stimmte mich bereits etwas
nachdenklicher. Es gab mir immer or-
dentlich zu denken, wie die Eisen-
bahnziige in das schwarze Loch des
Wynigertunnels einfuhren und auf
Nimmerwiedersehen  verschwanden.
Und bald fuhr denn auch unsere ganze
Familie durch dieses schwarze Loch
vom sonnigen Burgdorf weg zum Auf-
bau einer neuen Existenz nach Basel,
in eine enge und mir sehr fremde
Welt, in das schmale und alte Haus
an der ebenso alten und bedriickend
engen Hutgasse. Hier an der Hut-
gasse hat unsere tapfere Mutter selb-
stindig ein Geschift tibernommen und
geleitet, hat gleichzeitig auch fiir Aus-
bildung und Plazierung ihrer Kinder
gesorgt. Fiir mich bestimmte sie das
Humanistische Gymnasium; bald stand
ich vor dem Rektor dieser Anstalt und
musste ihm Bescheid geben iber die
Kenntnisse, die ich aus Burgdorf mit-
brachte. Wahrend der sechs Schul-
jahre schloss ich dort mit Schulkame-
raden Bekanntschaften und auch wert-
volle Freundschaften, die bis in un-
sere letzten Lebensjahre durchhielten.
Nach der Matur entschied ich mich fiir
das Studium der klassischen Philolo-
gie und der Germanistik.

Alles schien sich gut zu gestalten. Ich
durfte damit rechnen, in 3—4 Jahren
mein Studium mit einem Mittellehrer-
examen abzuschliessen, nachher als
Lehrer zu amten und so nicht nur
meinen eigenen Unterhalt zu bestrei-
ten, sondern auch meinen Angehori-
gen zu helfen und vor allem meiner
Mutter ein sorgenfreies und schones
Alter zu verschaffen. Im grossen und
ganzen konnte dieser Plan realisiert
werden, allerdings mit Ab&nderungen,
die sich nicht voraussehen liessen
und die gemeistert werden mussten.
Nach zwei bis drei Semestern wurde
mir klar, dass ich mich auf einem fal-
schen Studienweg befinde. So inter-
essant die drei Sprachfiacher an sich
waren — sie bedriickten mich durch

die Fille des zu verarbeitenden Wis-
sensstoffes. Dieser Wissensstoff ging
immer nur in die Breite, fihrte aber
nirgends in die Tiefe; er gab mir
keine Gelegenheit und liess mir auch
fast keine Zeit, den bedridngenden Le-
bensfragen nachzugehen. Schmerzlich
vermisste ich die Philosophie. Immer
stdarker wurde der Drang, hinter all
dem Druck der reinen Wissensaneig-
nung mich mit den Grundfragen der
Philosophie auseinanderzusetzen. Soll-
te ich umsatteln von der Philologie zur
Philosophie? Das hatte das Studium
verlangert, aber das kam aus finan-
ziellen Griinden gar nicht in Frage.

Nach langen inneren Kidmpfen rang
ich mich durch zu einem bestimmten
Plan: Sofort mit einem vielleicht auch
nur mittelméssigen Mittellehrerexamen
abschliessen — in irgend einer Schule
Arbeit und Verdienst suchen — mir
einen finanziellen Boden sichern —
nachher, von diesen Existenzgrundla-
gen aus, auf neuen Wegen das Stu-
dium wiederaufnehmen und, neben der
Schularbeit, zu einem guten Ende fiih-
ren. Diesen Plan habe ich ausgefiihrt.
Nach dem Mittellehrerexamen iiber-
nahm ich sogleich ein festes Vikariat
an der damaligen Unteren Realschule,
und, nach langen Militdrdiensten wah-
rend der ersten Grenzbesetzung, eine
Anstellung an der Midchensekundar-,
spater Madchenrealschule. Die prak-
tisch-reale Unterrichts- und Erzieher-
arbeit befriedigte mich sehr. Nun war
es mir auch méglich, meiner Mutter
ein ungesorgtes Alter zu verschaffen.
Zugleich ergab sich, wenn auch unter
erheblicher Arbeitslast, die Moglich-
keit, das vor dem Ersten Weltkrieg
abgebrochene Studium nunmehr in
Philosophie, in Psychologie und grie-
chischer Philologie wiederaufzuneh-
men und zu einem guten Abschluss zu
bringen. Mit Dank erinnere ich mich
an die verstandnisvolle Férderung, die
ich damals bei den drei Professoren
Joel, VonderMiihll und Héberlin ge-
funden habe. Neben dem Studium
und neben dem Aufbau der philoso-
phischen Dissertation hat mich die
Schularbeit #ussetlich und innerlich
stark in Anspruch genommen, aber
doch immer auch mit Freude erfiillt.

Nach dem Sinn oder Zweck des eigenen
Daseins sowie des Daseins der Ge-
schopfe iiberhaupt zu fragen, ist mir von
einem objektiven Standpunkt aus stets
sinnlos erschienen. Albert Einstein



Alle meine Briider und Schwestern
waren unterdessen ldngst in guten
Stellungen. Schliesslich konnte ich
aus der engen Wohnung in der Hut-
gasse in etwas breitere Lebensverhalt-
nisse an der Giiterstrasse umziehen
und meine Mutter mit mir nehmen. Sie
ist dort im hohen Alter von 86 Jahren
und nach nur wenigen Tagen Krank-
heit gestorben.

Nach meiner Pensionierung im Jahre
1952 erfiillte sich mein letzter grosser
Lebenswunsch: Ich konnte zu meiner
Schwester nach Binningen ziehen, mit
ihr zusammen in einem schon in einem
Garten gelegenen Heim haushalten,
konnte meinen philosophischen und li-
terarischen Liebhabereien nachgehen,
alle die guten Freundschaften aus
meinen friiheren und oft so beschwer-
lichen Lebensabschnitten pflegen und
mich in die Natur hineinleben. Nach
dem Tode meiner Schwester durfte
ich, dank dem verstidndnisvollen Ent-
gegenkommen der Erben, besonders
meiner Nichte Frau Dr.med. Dora
Fassbind, alle diese stillen Schénhei-
ten in dem mir so lieb gewordenen
Heim und Garten weiter geniessen.
Ich habe dies alles als ein ganz be-
sonderes Glick geschétzt.

Ich schliesse die Darstellung meines
Lebens in den warmen Julitagen des
Jahres 1967, im Alter von 78 Jahren.
Wenn im Sommer die Abendsonne
wie flissiges Gold sich auf Haus und
Garten legt; wenn die Amsel vom First
des Nachbarhauses den Garten mit
ihrem Gesang erfiillt und vom nahen
Wald her der friedliche Ruf der Wild-
taube zu mir heriibergriisst, so weiss
ich dem Schicksal Dank dafiir, dass
ich dieses Tuskulum noch bei vollem
Bewusstsein und relativ aktionsfihig
habe geniessen diirfen. Es ist mehr,
als ich in meinen jiingeren Jahren zu
wiinschen je gewagt habe.

Il. Mein philosophischer Werdegang

Die Familientradition hat uns allen in
weltanschaulicher Hinsicht keine be-
sondere Pragung und auch keine be-
sondere Verpflichtung auf unseren Le-
bensweg mitgegeben. Unsere Eltern
standen noch, vielleicht ohne sich dar-
tber ganz klar zu sein, auf dem Boden
der Bundesverfassung von 1874, und
dieser Boden war ein hell aufgeklir-
ter Christenglaube, von dem aber fast
keine religidsen Auswirkungen ausgin-
gen. Darum hat in dieser Lebensphase
jedes der sechs Kinder seinen eige-

Die meisten Menschen glauben an Gott, weil man sie von ihrer frithesten Kindheit
an gelehrt hat, das zu tun, und das ist der Hauptgrund. Der nédchst wirkungsvolle
Grund ist der Wunsch nach Sicherheit, so ein Gefiihl, dass man einen grosseren
Bruder hat, der auf einen aufpasst. Das spielt eine sehr wichtige Rolle und bestimmt

das menschliche Verlangen nach dem Glauben an Gott.

Bertrand Russell

nen Weg gesucht und geschaffen. Im-
merhin wurde der Weg, den ich auf
Grund meiner eigenen Ueberlegungen
gehen musste, als ein Ausbruch aus
der Familientradition empfunden, und
es wurde gelegentlich nach Berechti-
gung und Ziel dieses Weges gefragt.
Daher heute meine kurzgehaltene Ab-
kldrung dieser Frage.

Ganz im Geiste der liberal-christlichen
Tradition schickte mich die Mutter in
Basel zum damaligen Pfarrer Leon-
hard Ragaz in den Kinderlehre- und
Konfirmandenunterricht. Bei aller Ach-
tung vor dem vornehmen Menschen
und tapferen Kampfer Ragaz regten
sich in mir schon damals gegen die
von ihm vertretenen Glaubenssitze
Vorbehalte. Als ich in spiteren Jahren
die grosse zweibdndige Selbstbiogra-
phie des Professors Ragaz «Mein
Weg» las, wurde ich in meinen Be-
denken nachhaltig bestdrkt. Diesen
Weg des christlichen Glaubens und
Gehorsams konnte ich nicht gehen —
das war klar. Es war aber doch ein
Gewinn fiir mein eigenes Suchen,
dass ich schon in meiner Jugend mich
mit diesem ehrlich-gldubigen Christen,
mit diesem stark und scharf profilier-
ten Vertreter des Christenglaubens
auseinandersetzen musste; die Kraft,
die Tiefe und die Ehrlichkeit dieser
Form von Christenglauben dringten
auch mich in die Entscheidung hinein.
Leonhard Ragaz liess von dem, was
Wissenschaft und Philosophie zur Ver-
fuigung 'stellten, nur gelten, was der
Substanz des Christenglaubens nicht
widersprach — und hier regte sich in
mir der erste Widerstand. Dieser Wi-
derstand dridngte immer wieder weiter
in Tiefe und in Weite und entwickelte
sich zu der mein ganzes spiteres Le-
ben tragenden  weltanschaulichen
Grundiiberzeugung. Ich ordne die
Phasen dieser Entwicklung in drei Ab-
schnitte:

Was hat von aussen her in Gang und
Richtung meiner Entwicklung einge-
griffen?

Zu welcher Grundiiberzeugung hat
diese Entwicklung gefiihrt?

Wie habe ich, in umgekehrter Rich-
tung. von innen her gegen aussen hin,
in die mich umgebende Geisteshal-
tung eingegriffen?

Die Familie hatte mir, wie schon ge-
sagt, wenig religidse Impulse mitge-
ben kénnen. Ebensowenig der Unter-
richt am Humanistischen Gymnasium
in Basel; starker als alle Religion wur-
den dort die Werte der klassischen
Antike gepflegt.

Den ersten starken Anstoss von aus-
sen her erhielt ich wihrend meiner
Studienjahre an der Universitat. Er
kam von der seltsam erregenden Be-
gegnung mit der Entwicklungslehre in
der Naturwissenschaft; von der Lehre
also, dass alles Leben, also auch das
Leben des Menschen, sich nach be-
stimmten Richtlinien aus den einfach-
sten Urspriingen heraus entwickelt hat
bis zu den heutigen Lebensformen:
Pflanzen, Tiere — und Menschen zu-
sammengenommen. Wesentlich war
mir der Einbezug des ganzen Men-
schen, des organischen, geistigen und
moralischen Menschen, in die umfas-
senden Lebensgesetze der Natur. Es
wurde mir klar, dass damit die bibli-
sche Schépfungslehre aus den An-
geln gehoben und aufgehoben wor-
den ist.

In gleicher Stirke wie die Naturwis-
senschaft wirkten spiter Einsichten
auf mich, die ich aus der Kultur- und
Religionsgeschichte schépfen konnte.
Diese Einsichten veranlassten mich
zur Auseinandersetzung mit den Fun-
damenten der christlichen Theologie.
Schliesslich aber waren es die Philo-
sophie und in ihr besonders Erkennt-
nistheorie und Logik, der Einblick in
die verschiedenen Auffassungen von
der Wahrheit und vom Sein, die mich
an klare und bestimmte weltanschau-
liche Grundiiberzeugungen heranfiihr-
ten. Diesen Ueberzeugungen hielt ich
die Treue bis an mein Lebensende.
Ich habe diese Treue nie bereuen
miissen. So weit die Anstésse von
aussen. —

Die geistige und weltanschauliche
Entwicklung ging ruhig und langsam
vor sich. Wie sich Jahresringe um
einen Baum legen, so legten sich
langsam und ruhig neue Einsichten
um den Stamm der bereits gewonne-
nen Grundeinsichten und stirkten
diese von Jahr zu Jahr. Ich baute
meine Weltanschauung auf dem denk-
bar breitesten Fundament auf: auf der

67



Realitdt der Diesseitswelt und auf
allen ihren Funktionen, soweit sie uns
durch menschliche Erkenntnis be-
kanntgeworden sind. Dieses Funda-
ment reicht von den fernsten kosmi-
schen Gebilden bis hinein in den
Atomkern; es umfasst alles Leben,
auch alle geistigen Funktionen. Es er-
gibt sich eine véllige Umkehrung des
biblischen Schépfungsberichtes: Nicht
Gott hat die Welt und den Menschen
in einem einmaligen Schoépfungsakt
erschaffen — im Gegenteil, es ist die
reale Welt und in der realen Welt der
Mensch, der sich Gottesbilder und
Schépfungslegenden geschaffen hat;
diese sind keine Realitdten, sondern
Gebilde der menschlichen Phantasie
und Dichtung. Wir kénnen sie sehr
wohl verstehen und als menschliche
Schépfungen auch schitzen — aber
sie fir wahr halten und sie als ver-
pflichtende Wahrheiten ausgeben, das
kénnen und diirfen wir nicht mehr.
Das verbietet uns der Respekt vor der
Wahrheit. Unser guter J.P. Hebel
meint: «Und ’s sin no Sache dnedral»
Ja, als Mythen und Legenden sind sie
noch da, diese «Sache #nedra», aber
nicht mehr als Wirklichkeit und darum
auch nicht mehr als verpflichtende
Wahrheit. Wenn wir wie alles andere
so auch den Menschengeist in die
Weltlichkeit, ins Diesseits zurlickho-
len, so liegt darin nicht die geringste
Herabsetzung oder Missachtung; im
Gegenteil, dass der bewusst weltlich
gewordene Menschengeist zu tiefgriin-
digen Erkenntnissen fihig ist, wie wir
sie immer wieder bewundern, gerade
das macht ihn in unsern Augen nur
noch faszinierender. Vom philosophi-
schen Standort des Realismus und
der Diesseitigkeit aus war es mir stets
ein Bediirfnis und ein Genuss, mich
mit den Grossen der Philosophie, vor
allem mit Karl Jaspers, mit Nicolai
Hartmann und mit Paul Hiberlin aus-
einanderzusetzen; aber auch mit den
grossen Vertretern der protestanti-
schen und katholischen Theologie. Und
nur hier allein kénnen sie Wurzeln
schlagen und gedeihen. Wir kennen ja
gar keinen andern Seinsbereich, wo
sie das tun kénnten.

Zum Schluss noch ein Blick auf die
Auswirkungen dieses philosophisch
unterbauten Standortes nach aussen
hin, auf meine Auseinandersetzung
mit der gesellschaftspolitischen Si-
tuation. Selbstverstidndlich habe ich
vor allem engeren oder weiteren Kon-
takt gesucht mit Kreisen in der

68

Schweiz, in Deutschland, Oesterreich
und Frankreich, die durch eigene Be-
mihungen auf gleiche oder #hnliche
Denkwege hinausgefiihrt worden sind
wie ich. Als liberzeugte Anhinger der
Glaubens- und Gewissensfreiheit ha-
ben wir die religiésen Glaubensformen
gelten lassen; unser Kampf richtet
sich speziell gegen den religiosen Ab-
solutheitsanspruch, gegen den An-
spruch, die allein giiltige Wahrheit zu
sein, gegen alle Intoleranz also und
gegen allen direkten und indirekten
gesellschaftlichen Zwang.

In der Region der beiden Halbkantone
Basel-Stadt und Basel-Land habe ich
aus allen diesen Griinden — nach
Massgabe meiner bescheidenen Mog-
lichkeiten — eingegriffen in die Kamp-
fe um das Schulgebiet, habe mich zur
Wehr gesetzt gegen die Freischulin-
itiative, gegen die theologische Fakul-
tdit und gegen die Rechristianisie-
rungsversuche im Verfassungsrat bei-

der Basel. Die gute Sache und die
dornige Pionierarbeit der «Freigeisti-
gen Vereinigung der Schweiz», die
Monatsschrift «Freidenker» und die
«Freigeistige Aktion» in Deutschland
habe ich insgesamt iiber fiinf Jahr-
zehnte publizistisch unterstiitzt.
Ich scheide aus dem Leben in dem
trostlichen Bewusstsein, dass der
Diesseitsglaube sich langsam Bahn
bricht; im Bewusstsein, dass der miin-
dig werdende Mensch sein Leben auf
Wirklichkeit und Wahrheit skeptisch,
kritisch und entschlossen aufzubauen
vermag und dabei relativ gut fihrt.
Haben sich in diesem Sinne die Be-
miihungen meiner Lebensarbeit ge-
lohnt? Ich empfinde so wie Marie von
Ebner-Eschenbach, wenn sie sagt:
«Die Mitarbeit an einer grossen gei-
stigen Aufgabe ist die beste Beglei-
terin durch das Menschenleben!»
Binningen, im Mai 1968

Ernst Haenssler («Omikron»)

Heiliger Geist und gesunder Menschenverstand

«Der Heilige Geist ist der intimste
Freund des gesunden Menschenver-
standes.» So lesen wir in dem von
Prof. Dr. Eberhard Jiingel (Ziirich) ver-
fassten Pfingstleitartikel unseres In-
telligenzblattes par excellence, der
«Neuen Ziircher Zeitung». Der Artikel
ist in bemerkenswert unprofessoralem
Stil geschrieben. Ob aber Prof. Jiingel
bezuglich des gesunden Menschen-
verstandes so zusténdig sei wie in Sa-
chen des Heiligen Geistes, wird einem
zweifelhaft, wenn man folgendes liest:
«Treibt die christliche Kirche mit ihrer
Rede von Gott nicht ein Narrenspiel?
Je nachdem, wie man’s nimmt! Man
kann es so nehmen, dass man den
Mann, der einem unentwegt treulosen
Partner unbeirrt und entschieden die
Treue hélt, einen Narren nennt. Und
den Treulosen vielleicht einen miindi-
gen Menschen. Die christliche Ver-
kiindigung vom treuen Gott wire dann
woh! ein Narrenspiel. Sei’s drum! Zu-
weilen wurden sogar Konige durch
Narrenweisheit zur Wahrheit gefiihrt.
Die christliche Kirche sollte sich vor
dem Vorwurf, eine Narrenrolle zu spie-
len, am allerwenigsten fiirchten. Sie
konnte der Welt gerade damit die
Treue halten — wie ja auch der Narr
auf den Brettern, die die Welt bedeu-
ten, der treuste Anwalt der Welt ist.»
Die Verkiindigung vom treuen Gott!

Was fiir eine sittliche, den Menschen
angehende Bedeutung kann die Treue
eines allwissenden und allméchtigen
Wesens haben? Keine, antwortet der
gesunde Menschenverstand. Allwis-
senheit schliesst jede Ungewissheit,
damit auch jede sittliche Wahlfreiheit
aus. Allmacht jede Gefahr und jeden
Misserfolg, damit auch jede sittliche
Anstrengung. Wenn man trotzdem von
Gottestreue (einer quasi automati-
schen, sittlich gleichgiiltigen) sprechen
kdnnte, worin bekundet sie sich? Etwa
im treuen Fortbestehenlassen einer
Welt, deren allgemeines Lebensgesetz
die Geschépfe zum Leiden und Ster-
ben bestimmt? Oder liegt der Treue-
beweis in den Mirakeln, von denen Bi-
bel und Heiligenlegenden berichten?
Sie sind aus starken Griinden un-
glaubwiirdig, und wenn sie unwahr-
scheinlicherweise doch geschehen
wiren, so hitten sie die Weltbeschaf-
fenheit nicht nachhaltig gebessert, in
vielen Fillen (agyptische Plagen usw.)
sie im Gegenteil verschlechtert. Es ist
daher eine Theologentiicke, den Men-
schen, der sich auf dem Weg zu gei-
stiger Miindigkeit vom phantomhaften
christlichen Gottesbild abwendet, der
Treulosigkeit zu bezichtigen. Sollten
die Herren der «NZZ» diesen Gedan-
kengang unverschamt finden, so mé-
gen sie daran erinnert sein, dass der



	Vitam impendere vero! : (das Leben der Wahrheit widmen!)

