
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 51 (1968)

Heft: 7

Artikel: Vitam impendere vero! : (das Leben der Wahrheit widmen!)

Autor: Haenssler, Ernst (Omikron)

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vitam impendere vero
(Das Leben dem Wahren widmen!)

I. Curriculum vitae

Der Reisende, der von Ölten her

gegen Burgdorf fährt, ist bei der
Ausfahrt aus dem Wynigertunnel immer
wieder bezaubert durch das Bild, das
sich ihm darbietet. Da sind zuerst die
steilen Felswände der drei Flühe, dann
sieht und hört er die Emme unter der
Eisenbahnbrücke unter sich rauschen,
wuchtig recken sich ihm die Türme
und Mauern des Schlosses, der alten
Zähringer- und Kyburgerfeste entgegen.

Wie ein bunter Teppich legt sich
die Stadt an den Nordhang des

Schlossberges und zieht sich über die
Höhe hin bis zur hochgelegenen
Kirche. In diesem heimelig-bernischen
Landstädtchen Burgdorf bin ich, als

viertes von 6 Kindern, im Jahre 1889

geboren worden. Die Familie erfreute
sich damals noch eines gutbürgerlichen

Wohlstandes. Der Vater war als

Geschäftsmann viel auf Reisen; die
Mutter besorgte mit vorbildlicher
Gewissenhaftigkeit Haushalt und Erziehung.

In inniger Verbundenheit mit den

Geschwistern, mit den Nachbarskindern

und Schulkameraden wuchs ich
auf. Die ersten vier Jahre besuchte
ich die alte Primarschule oben am

Kirchbühl, dann drei Jahre das
Progymnasium unten an der Bernstrasse,
gegenüber dem Graben. Die Lehrer
respektierten wir wie Halbgötter,
waren sie doch zumeist auch unsere
militärischen Instruktoren im kleinen
Burgdorfer Kadettenkorps. Jeden
Samstagnachmittag besammelte sich
die Kompagnie unter den alten schattigen

Kastanien des Grabens und zog
dann stolz, mit klingendem Spiel, durch
die Gassen des Städtchens hinaus

zum Exerzieren auf die Schützenmatte,

in die umliegenden Wälder oder in

die Stände zum Scharfschiessen. Und

jeden Samstag zogen wir zwei, mein
älterer Bruder Willy und ich, mit,
Kadettengewehr und Schulsack umgehängt.

Versuche ich, mit wenigen Worten

das Grunderlebnis dieser ersten
Lebensjahre festzuhalten, so muss ich
feststellen: Mit einer geradezu unbändigen

Lebenslust kostete ich das

Glück der Kindheit aus — und bemerkte

sozusagen nichts von den schwarzen

Sorgenwolken, die meine Eltern
immer mehr bedrückten: von der
Erkrankung des Vaters, dem unaufhaltsamen

Rückgang im Geschäft, dem

Tod des Vaters in einem fernen Spital,
dem Auszug aus der guten Wohnung
an der Schmiedengasse an das Kirchbühl.

Mit unglaublicher Energie baute
meine Mutter für die grosse Familie
eine neue Existenzgrundlage auf und
liess allen sechs Kindern eine gute
Ausbildung und Erziehung zuteilwerden.

Vom kleinen Garten der hochgelegenen

Wohnung sahen wir die
strahlenden Schneeberge der Alpen nicht
mehr; der Blick ging nach Norden,
gegen die ernsten Züge der
Juraberge, und stimmte mich bereits etwas
nachdenklicher. Es gab mir immer
ordentlich zu denken, wie die
Eisenbahnzüge in das schwarze Loch des

Wynigertunnels einfuhren und auf
Nimmerwiedersehen verschwanden.
Und bald fuhr denn auch unsere ganze
Familie durch dieses schwarze Loch
vom sonnigen Burgdorf weg zum Aufbau

einer neuen Existenz nach Basel,
in eine enge und mir sehr fremde
Welt, in das schmale und alte Haus
an der ebenso alten und bedrückend

engen Hutgasse. Hier an der
Hutgasse hat unsere tapfere Mutter
selbständig ein Geschäft übernommen und

geleitet, hat gleichzeitig auch für
Ausbildung und Plazierung ihrer Kinder
gesorgt. Für mich bestimmte sie das

Humanistische Gymnasium; bald stand
ich vor dem Rektor dieser Anstalt und
musste ihm Bescheid geben über die
Kenntnisse, die ich aus Burgdorf
mitbrachte. Während der sechs Schuljahre

schloss ich dort mit Schulkameraden

Bekanntschaften und auch wertvolle

Freundschaften, die bis in

unsere letzten Lebensjahre durchhielten.
Nach derMatur entschied ich mich für
das Studium der klassischen Philologie

und der Germanistik.
Alles schien sich gut zu gestalten. Ich

durfte damit rechnen, in 3—4 Jahren
mein Studium mit einem Mittellehrerexamen

abzuschliessen, nachher als

Lehrer zu amten und so nicht nur
meinen eigenen Unterhalt zu bestreiten,

sondern auch meinen Angehörigen

zu helfen und vor allem meiner
Mutter ein sorgenfreies und schönes
Alter zu verschaffen. Im grossen und

ganzen konnte dieser Plan realisiert
werden, allerdings mit Abänderungen,
die sich nicht voraussehen Hessen

und die gemeistert werden mussten.
Nach zwei bis drei Semestern wurde
mir klar, dass ich mich auf einem
falschen Studienweg befinde. So
interessant die drei Sprachfächer an sich

waren — sie bedrückten mich durch

die Fülle des zu verarbeitenden
Wissensstoffes. Dieser Wissensstoff ging
immer nur in die Breite, führte aber
nirgends in die Tiefe; er gab mir
keine Gelegenheit und liess mir auch
fast keine Zeit, den bedrängenden
Lebensfragen nachzugehen. Schmerzlich
vermisste ich die Philosophie. Immer
stärker wurde der Drang, hinter all
dem Druck der reinen Wissensaneignung

mich mit den Grundfragen der
Philosophie auseinanderzusetzen. Sollte

ich umsatteln von der Philologie zur
Philosophie? Das hätte das Studium
verlängert, aber das kam aus
finanziellen Gründen gar nicht in Frage.
Nach langen inneren Kämpfen rang
ich mich durch zu einem bestimmten
Plan: Sofort mit einem vielleicht auch

nur mittelmässigen Mittellehrerexamen
abschliessen — in irgend einer Schule
Arbeit und Verdienst suchen — mir
einen finanziellen Boden sichern —

nachher, von diesen Existenzgrundlagen

aus, auf neuen Wegen das
Studium wiederaufnehmen und, neben der
Schularbeit, zu einem guten Ende führen.

Diesen Plan habe ich ausgeführt.
Nach dem Mittellehrerexamen
übernahm ich sogleich ein festes Vikariat
an der damaligen Unteren Realschule,
und, nach langen Militärdiensten während

der ersten Grenzbesetzung, eine
Anstellung an der Mädchensekundar-,
später Mädchenrealschule. Die
praktisch-reale Unterrichts- und Erzieherarbeit

befriedigte mich sehr. Nun war
es mir auch möglich, meiner Mutter
ein ungesorgtes Alter zu verschaffen.
Zugleich ergab sich, wenn auch unter
erheblicher Arbeitslast, die Möglichkeit,

das vor dem Ersten Weltkrieg
abgebrochene Studium nunmehr in

Philosophie, in Psychologie und
griechischer Philologie wiederaufzunehmen

und zu einem guten Abschluss zu

bringen. Mit Dank erinnere ich mich

an die verständnisvolle Förderung, die
ich damals bei den drei Professoren

Joel, VonderMühll und Häberlin
gefunden habe. Neben dem Studium
und neben dem Aufbau der
philosophischen Dissertation hat mich die
Schularbeit äusserlich und innerlich
stark in Anspruch genommen, aber
doch immer auch mit Freude erfüllt.

Nach dem Sinn oder Zweck des eigenen
Daseins sowie des Daseins der
Geschöpfe überhaupt zu fragen, ist mir von
einem objektiven Standpunkt aus stets
sinnlos erschienen. Albert Einstein

66



Die meisten Menschen glauben an Gott, weil man sie von ihrer frühesten Kindheit
an gelehrt hat, das zu tun, und das ist der Hauptgrund. Der nächst wirkungsvolle
Grund ist der Wunsch nach Sicherheit, so ein Gefühl, dass man einen grösseren
Bruder hat, der auf einen aufpasst. Das spielt eine sehr wichtige Rolle und bestimmt
das menschliche Verlangen nach dem Glauben an Gott. Bertrand Russell

Alle meine Brüder und Schwestern
waren unterdessen längst in guten
Stellungen. Schliesslich konnte ich

aus der engen Wohnung in der
Hutgasse in etwas breitere Lebensverhältnisse

an der Güterstrasse umziehen
und meine Mutter mit mir nehmen. Sie
ist dort im hohen Alter von 86 Jahren
und nach nur wenigen Tagen Krankheit

gestorben.
Nach meiner Pensionierung im Jahre
1952 erfüllte sich mein letzter grosser
Lebenswunsch: Ich konnte zu meiner
Schwester nach Binningen ziehen, mit
ihr zusammen in einem schön in einem
Garten gelegenen Heim haushalten,
konnte meinen philosophischen und
literarischen Liebhabereien nachgehen,
alle die guten Freundschaften aus
meinen früheren und oft so beschwerlichen

Lebensabschnitten pflegen und
mich in die Natur hineinleben. Nach
dem Tode meiner Schwester durfte
ich, dank dem verständnisvollen
Entgegenkommen der Erben, besonders
meiner Nichte Frau Dr. med. Dora
Fassbind, alle diese stillen Schönheiten

in dem mir so lieb gewordenen
Heim und Garten weiter geniessen.
Ich habe dies alles als ein ganz
besonderes Glück geschätzt.
Ich schliesse die Darstellung meines
Lebens in den warmen Julitagen des
Jahres 1967, im Alter von 78 Jahren.
Wenn im Sommer die Abendsonne
wie flüssiges Gold sich auf Haus und
Garten legt; wenn die Amsel vom First
des Nachbarhauses den Garten mit
ihrem Gesang erfüllt und vom nahen
Wald her der friedliche Ruf der
Wildtaube zu mir herübergrüsst, so weiss
ich dem Schicksal Dank dafür, dass
ich dieses Tuskulum noch bei vollem
Bewusstsein und relativ aktionsfähig
habe geniessen dürfen. Es ist mehr,
als ich in meinen jüngeren Jahren zu
wünschen je gewagt habe.

II. Mein philosophischer Werdegang

Die Familientradition hat uns allen in

weltanschaulicher Hinsicht keine
besondere Prägung und auch keine
besondere Verpflichtung auf unseren
Lebensweg mitgegeben. Unsere Eltern
standen noch, vielleicht ohne sich
darüber ganz klar zu sein, auf dem Boden
der Bundesverfassung von 1874, und
dieser Boden war ein hell aufgeklärter

Christenglaube, von dem aber fast
keine religiösen Auswirkungen ausgingen.

Darum hat in dieser Lebensphase
jedes der sechs Kinder seinen eige¬

nen Weg gesucht und geschaffen.
Immerhin wurde der Weg, den ich auf
Grund meiner eigenen Ueberlegungen
gehen musste, als ein Ausbruch aus
der Familientradition empfunden, und

es wurde gelegentlich nach Berechtigung

und Ziel dieses Weges gefragt.
Daher heute meine kurzgehaltene
Abklärung dieser Frage.
Ganz im Geiste der liberal-christlichen
Tradition schickte mich die Mutter in

Basel zum damaligen Pfarrer Leonhard

Ragaz in den Kinderlehre- und
Konfirmandenunterricht. Bei aller Achtung

vor dem vornehmen Menschen
und tapferen Kämpfer Ragaz regten
sich in mir schon damals gegen die
von ihm vertretenen Glaubenssätze
Vorbehalte. Als ich in späteren Jahren
die grosse zweibändige Selbstbiographie

des Professors Ragaz «Mein
Weg» las, wurde ich in meinen
Bedenken nachhaltig bestärkt. Diesen
Weg des christlichen Glaubens und
Gehorsams konnte ich nicht gehen —

das war klar. Es war aber doch ein
Gewinn für mein eigenes Suchen,
dass ich schon in meiner Jugend mich
mit diesem ehrlich-gläubigen Christen,
mit diesem stark und scharf profilierten

Vertreter des Christenglaubens
auseinandersetzen musste; die Kraft,
die Tiefe und die Ehrlichkeit dieser
Form von Christenglauben drängten
auch mich in die Entscheidung hinein.
Leonhard Ragaz liess von dem, was
Wissenschaft und Philosophie zur
Verfügung stellten, nur gelten, was der
Substanz des Christenglaubens nicht
widersprach — und hier regte sich in
mir der erste Widerstand. Dieser
Widerstand drängte immer wieder weiter
in Tiefe und in Weite und entwickelte
sich zu der mein ganzes späteres
Leben tragenden weltanschaulichen
Grundüberzeugung. Ich ordne die
Phasen dieser Entwicklung in drei
Abschnitte:

Was hat von aussen her in Gang und

Richtung meiner Entwicklung
eingegriffen?

Zu welcher Grundüberzeugung hat
diese Entwicklung geführt?
Wie habe ich, in umgekehrter Richtung,

von innen her gegen aussen hin,
in die mich umgebende Geisteshaltung

eingegriffen?

Die Familie hatte mir, wie schon
gesagt, wenig religiöse Impulse mitgeben

können. Ebensowenig der Unterricht

am Humanistischen Gymnasium
in Basel; stärker als alle Religion wurden

dort die Werte der klassischen
Antike gepflegt.
Den ersten starken Anstoss von aussen

her erhielt ich während meiner
Studienjahre an der Universität. Er
kam von der seltsam erregenden
Begegnung mit der Entwicklungslehre in
der Naturwissenschaft; von der Lehre
also, dass alles Leben, also auch das
Leben des Menschen, sich nach
bestimmten Richtlinien aus den einfachsten

Ursprüngen heraus entwickelt hat
bis zu den heutigen Lebensformen:
Pflanzen, Tiere — und Menschen

zusammengenommen. Wesentlich war
mir der Einbezug des ganzen
Menschen, des organischen, geistigen und
moralischen Menschen, in die
umfassenden Lebensgesetze der Natur. Es

wurde mir klar, dass damit die biblische

Schöpfungslehre aus den
Angeln gehoben und aufgehoben worden

ist.
In gleicher Stärke wie die
Naturwissenschaft wirkten später Einsichten
auf mich, die ich aus der Kultur- und

Religionsgeschichte schöpfen konnte.
Diese Einsichten veranlassten mich

zur Auseinandersetzung mit den
Fundamenten der christlichen Theologie.
Schliesslich aber waren es die
Philosophie und in ihr besonders
Erkenntnistheorie und Logik, der Einblick in

die verschiedenen Auffassungen von
der Wahrheit und vom Sein, die mich

an klare und bestimmte weltanschauliche

Grundüberzeugungen heranführten.

Diesen Ueberzeugungen hielt ich
die Treue bis an mein Lebensende.
Ich habe diese Treue nie bereuen
müssen. So weit die Anstösse von
aussen. —

Die geistige und weltanschauliche
Entwicklung ging ruhig und langsam
vor sich. Wie sich Jahresringe um
einen Baum legen, so legten sich

langsam und ruhig neue Einsichten
um den Stamm der bereits gewonnenen

Grundeinsichten und stärkten
diese von Jahr zu Jahr. Ich baute
meine Weltanschauung auf dem denkbar

breitesten Fundament auf: auf der

67



Realität der Diesseitswelt und auf
allen ihren Funktionen, soweit sie uns
durch menschliche Erkenntnis
bekanntgeworden sind. Dieses Fundament

reicht von den fernsten kosmischen

Gebilden bis hinein in den
Atomkern; es umfasst alles Leben,
auch alle geistigen Funktionen. Es

ergibt sich eine völlige Umkehrung des
biblischen Schöpfungsberichtes: Nicht
Gott hat die Welt und den Menschen
in einem einmaligen Schöpfungsakt
erschaffen — im Gegenteil, es ist die
reale Welt und in der realen Welt der
Mensch, der sich Gottesbilder und

Schöpfungslegenden geschaffen hat;
diese sind keine Realitäten, sondern
Gebilde der menschlichen Phantasie
und Dichtung. Wir können sie sehr
wohl verstehen und als menschliche
Schöpfungen auch schätzen — aber
sie für wahr halten und sie als
verpflichtende Wahrheiten ausgeben, das
können und dürfen wir nicht mehr.
Das verbietet uns der Respekt vor der
Wahrheit. Unser guter J. P. Hebel
meint: «Und 's sin no Sache änedra!»
Ja, als Mythen und Legenden sind sie
noch da, diese «Sache änedra», aber
nicht mehr als Wirklichkeit und darum
auch nicht mehr als verpflichtende
Wahrheit. Wenn wir wie alles andere
so auch den Menschengeist in die
Weltlichkeit, ins Diesseits zurückholen,

so liegt darin nicht die geringste
Herabsetzung oder Missachtung; im

Gegenteil, dass der bewusst weltlich
gewordene Menschengeist zu tiefgründigen

Erkenntnissen fähig ist, wie wir
sie immer wieder bewundern, gerade
das macht ihn in unsern Augen nur
noch faszinierender. Vom philosophischen

Standort des Realismus und
der Diesseitigkeit aus war es mir stets
ein Bedürfnis und ein Genuss, mich
mit den Grossen der Philosophie, vor
allem mit Karl Jaspers, mit Nicolai
Hartmann und mit Paul Häberlin
auseinanderzusetzen; aber auch mit den

grossen Vertretern der protestantischen

und katholischen Theologie. Und

nur hier allein können sie Wurzeln
schlagen und gedeihen. Wir kennen ja
gar keinen andern Seinsbereich, wo
sie das tun könnten.
Zum Schluss noch ein Blick auf die
Auswirkungen dieses philosophisch
unterbauten Standortes nach aussen
hin, auf meine Auseinandersetzung
mit der gesellschaftspolitischen
Situation. Selbstverständlich habe ich

vor allem engeren oder weiteren Kontakt

gesucht mit Kreisen in der

Schweiz, in Deutschland, Oesterreich
und Frankreich, die durch eigene
Bemühungen auf gleiche oder ähnliche
Denkwege hinausgeführt worden sind
wie ich. Als überzeugte Anhänger der
Glaubens- und Gewissensfreiheit
haben wir die religiösen Glaubensformen
gelten lassen; unser Kampf richtet
sich speziell gegen den religiösen Ab-
solutheitsanspruch, gegen den
Anspruch, die allein gültige Wahrheit zu

sein, gegen alle Intoleranz also und

gegen allen direkten und indirekten
gesellschaftlichen Zwang.
In der Region der beiden Halbkantone
Basel-Stadt und Basel-Land habe ich

aus allen diesen Gründen — nach

Massgabe meiner bescheidenen
Möglichkeiten — eingegriffen in die Kämpfe

um das Schulgebiet, habe mich zur
Wehr gesetzt gegen die Freischulinitiative,

gegen die theologische Fakultät

und gegen die Rechristianisie-
rungsversuche im Verfassungsrat bei-

«Der Heilige Geist ist der intimste
Freund des gesunden Menschenverstandes.»

So lesen wir in dem von
Prof. Dr. Eberhard Jüngel (Zürich) ver-
fassten Pfingstleitartikel unseres
Intelligenzblattes par excellence, der
«Neuen Zürcher Zeitung». Der Artikel
ist in bemerkenswert unprofessoralem
Stil geschrieben. Ob aber Prof. Jüngel
bezüglich des gesunden Menschenverstandes

so zuständig sei wie in
Sachen des Heiligen Geistes, wird einem
zweifelhaft, wenn man folgendes liest:
«Treibt die christliche Kirche mit ihrer
Rede von Gott nicht ein Narrenspiel?
Je nachdem, wie man's nimmt! Man
kann es so nehmen, dass man den
Mann, der einem unentwegt treulosen
Partner unbeirrt und entschieden die
Treue hält, einen Narren nennt. Und
den Treulosen vielleicht einen mündigen

Menschen. Die christliche
Verkündigung vom treuen Gott wäre dann
wohl ein Narrenspiel. Sei's drum!
Zuweilen wurden sogar Könige durch
Narrenweisheit zur Wahrheit geführt.
Die christliche Kirche sollte sich vor
dem Vorwurf, eine Narrenrolle zu spielen,

am allerwenigsten fürchten. Sie
könnte der Welt gerade damit die
Treue halten — wie ja auch der Narr
auf den Brettern, die die Welt bedeuten,

der treuste Anwalt der Welt ist.»

Die Verkündigung vom treuen Gott!

der Basel. Die gute Sache und die
dornige Pionierarbeit der «Freigeistigen

Vereinigung der Schweiz», die
Monatsschrift «Freidenker» und die
«Freigeistige Aktion» in Deutschland
habe ich insgesamt über fünf
Jahrzehnte publizistisch unterstützt.
Ich scheide aus dem Leben in dem
tröstlichen Bewusstsein, dass der
Diesseitsglaube sich langsam Bahn

bricht; im Bewusstsein, dass der mündig

werdende Mensch sein Leben auf
Wirklichkeit und Wahrheit skeptisch,
kritisch und entschlossen aufzubauen

vermag und dabei relativ gut fährt.
Haben sich in diesem Sinne die
Bemühungen meiner Lebensarbeit
gelohnt? Ich empfinde so wie Marie von
Ebner-Eschenbach, wenn sie sagt:
«Die Mitarbeit an einer grossen
geistigen Aufgabe ist die beste Begleiterin

durch das Menschenleben!»
Binningen, im Mai 1968

Ernst Haenssler («Omikron»)

Was für eine sittliche, den Menschen
angehende Bedeutung kann die Treue
eines allwissenden und allmächtigen
Wesens haben? Keine, antwortet der
gesunde Menschenverstand.
Allwissenheit schliesst jede Ungewissheit,
damit auch jede sittliche Wahlfreiheit
aus. Allmacht jede Gefahr und jeden
Misserfolg, damit auch jede sittliche
Anstrengung. Wenn man trotzdem von
Gottestreue (einer quasi automatischen,

sittlich gleichgültigen) sprechen
könnte, worin bekundet sie sich? Etwa
im treuen Fortbestehenlassen einer
Welt, deren allgemeines Lebensgesetz
die Geschöpfe zum Leiden und Sterben

bestimmt? Oder liegt der
Treuebeweis in den Mirakeln, von denen
Bibel und Heiligenlegenden berichten?
Sie sind aus starken Gründen
unglaubwürdig, und wenn sie
unwahrscheinlicherweise doch geschehen
wären, so hätten sie die Weltbeschaffenheit

nicht nachhaltig gebessert, in

vielen Fällen (ägyptische Plagen usw.)

sie im Gegenteil verschlechtert. Es ist
daher eine Theologentücke, den
Menschen, der sich auf dem Weg zu

geistiger Mündigkeit vom phantomhaften
christlichen Gottesbild abwendet, der
Treulosigkeit zu bezichtigen. Sollten
die Herren der «NZZ» diesen
Gedankengang unverschämt finden, so mögen

sie daran erinnert sein, dass der

Heiliger Geist und gesunder Menschenverstand

68


	Vitam impendere vero! : (das Leben der Wahrheit widmen!)

