
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 51 (1968)

Heft: 7

Artikel: Humanismus ohne Gott

Autor: Améry, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411639

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freidenker
Monatsschrift der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz

Sie lesen in dieser Nummer

6/7- M

Da fiel es von seinen Augen
wie Schuppen

Abschied von «Omikron»

Vitam impendere vero!

Heiliger Geist und gesunder
Menschenverstand

Nr. 7 51. Jahrgang Aarau, Juli 1968 Alt und jung

Humanismus ohne Gott
Der Biologe Jean Rostand

Es gibt, so versichern mir berufene
Fachleute, sehr viele erheblich
bedeutendere Biologen in unseren Tagen als
den 72jährigen Franzosen Jean
Rostand. Es gibt aber keinen — und hierin

sind sich wieder alle jene einig, die
sich in den Randgebieten von
Naturwissenschaft und Philosophie bewegen

— der über seine Wissenschaft,
die ja um das kreist, was man geläufig
das «Mysterium des Lebens» nennt,
aufrichtigere, vorsichtigere, gescheitere

Worte geschrieben hat.
Jean Rostand hat sich während drei
Jahrzehnten mit der «Parthenogenese»
(jungfräulichen Geburt) beschäftigt,
und seine Forschungen zu diesem
Thema waren lange ein Lieblingsthema

populärwissenschaftlicher Publikationen.

In der Tat waren ja diese
Experimente, die er mit Fröschen
anstellte, welche er in seiner Villa in

Ville d'Avray hält, aufregend genug:
Weibliche Tiere hat er ausschliesslich
durch chemische Einwirkung
«befruchtet». Diese Art von Experimenten,

mit denen schon 1919 der französische

Biologe Eugene Bataillon
Erfolge erzielte, hat Jean Rostand
fortgesetzt, differenziert, hunderte Male
mit Fröschen, endlich sogar mit
Kaninchen.

Biologie den Laien begreifbar machen

Es ist aber so, dass die Experimente
der Parthenogenesis, denen Jean
Rostand seinen Ruhm im breiten Publikum

verdankt, da sie begreiflicherweise

die Einbildungskraft der
Menschen erregten, nicht das Wesent¬

liche seiner Lebensarbeit sind. Der
rundliche kleine alte Herr mit dem
hängenden Gallier-Schnurrbart und
den rebellischen Haarbüscheln an den
Schläfen eines sonst kahlen Hauptes
ist vor allem ein Humanist seiner
Wissenschaft, und er hat es sich zur
Aufgabe gestellt, Laien mit den Ergebnissen

und Konsequenzen moderner
Biologie vertraut zu machen. Er war
wahrscheinlich der erste, der dem
Nichtfachmann eine gewisse Vorstellung

davon gab, was die Chromosomen

sind, jene geheimnisvollen
Bestandteile des Zellkerns, die wir in

uns tragen und die die Basis unserer
physischen Person bilden. Dazu hat
er in einer Anzahl von Büchern das
Weltbild eines naturwissenschaftlichen
Humanismus ohne Gott entworfen und
sich nicht gescheut, die Teilhard-de-
Chardin-Mode zu attackieren; er hat
dem verstorbenen Forscher und
Naturphilosophen den Vorwurf gemacht,
er habe «weder die wissenschaftliche
Schulung noch die notwendige
Bildung noch den Geist des Biologen»
gehabt. Rostands wissenschaftlichhumanistische

Philosophie lässt sich
am besten durch die Albert Schweit-
zersche Formel «Ehrfurcht vor dem
Leben» charakterisieren. Diese
Ehrfurcht hat für ihn — wie jenseits des
Aermelkanals für seinen Kollegen und

Gesinnungsfreund Julian Huxley —

keine religiöse oder metaphysische
Verankerung nötig; sie ist ihm ein
Konstituens des kreatürlichen Seins.
Er fragt nicht weiter, denn er sagt: «Es

ist zwecklos, das Unbekannte durch
ein prinzipiell Unerkennbares zu ersetzen.»

Gleich vielen Wissenschaftlern hat
auch Jean Rostand gewissermassen
«keine Biographie», das heisst: sein
Leben lief ab in jener Stille, in
welcher allein die Forschung gedeihen
kann. Das — rein biographisch —

einzige Bemerkenswerte liegt darin, dass
da ein Mann, der aus einer ausgesprochenen

Literatenfamilie stammt, im

Widerspruch zu Tradition, Umgebung
und Erziehung nicht den Weg in die
Literatur nahm, sondern in die Wissenschaft.

Er ist der Sohn Edmond
Rostands, des heute schon ein wenig
vergessenen, einstmals aber wahre
Starberühmtheit geniessenden Dichters

von «Cyrano de Bergerac»,
«L'Aiglon», «Chantecler». Auch Jean
Rostands Mutter, Rosamonde Girard,
war lyrische Dichterin, und sein Bruder

Maurice sollte gleichfalls die
literarische Laufbahn wählen und recht
erfolgreiche Bühnenstücke schreiben.

Wöchentlich eine Schachpartie

Heute lebt Jean Rostand in einer von
einem grossen Garten umgebenen
Villa in dem Städtchen Ville d'Avray,
unweit von Paris. Er ist meist recht
nachlässig gekleidet in einen Samtrock

und eine ungebügelte Hose. Er

empfängt wenig und geht praktisch
überhaupt nicht aus, ausser einmal
wöchentlich ins Bahnhofsbristo seines
Städtchens, um bei einem Cognac mit
irgendeinem Herrn eine Partie Schach
zu spielen. Er hat sich zeit seines
Lebens weder um universitäre noch um
andere Ehren bemüht. Es war 1959

geradezu eine Sensation, als er die
Wahl (nach dem Tode Herriots) in die
Academie Franpaise akzeptierte. Er
nahm sich seltsam genug aus, damals,
im Plamenfrack, mit Zweispitz und De-

61



gen, und seine Freunde haben erklärt,
er habe sich nur aus Pietät, im
Andenken an seinen Vater, der gleichfalls

Akademiemitglied war, bereit
gefunden, «unter der Kuppel» zu erscheinen.

Was Jean Rostand als Wissenschaftler,

Philosophen, Moralisten auszeichnet,

ist seine Bescheidenheit, seine
Demut angesichts der Natur, seine
vollkommene denkerische Aufrichtigkeit.

«Zweierlei Menschengruppen
gibt es», hat er geschrieben, «die
Kühnen, die da glauben, dass sie
wissen, und die Behutsamen, die wissen,
dass sie stets nur glauben.»
Als rechter Naturwissenschaftler
französischer Prägung ist Jean Rostand
antimetaphysisch und vertritt eine
zeitgemässe Spielart des Monismus.
Ein volles, langes Leben experimenteller

Forschung hat ihn zur Ueberzeugung

gebracht, dass der Mensch das
Ergebnis der Revolution ist und dass
zwischen «uns und der sprachlosen
Kreatur nur eine Verschiedenheit
quantitativer Art besteht. Wir sind
vom gleichen Stoffe, von der gleichen
Substanz wie die Tiere», sagt er.

Platz für eine biologische Moral

Wenn Jean Rostand auch das ist, was
man früher vereinfachend einen
«Darwinisten» genannt hat, so glaubt er
doch nicht an die Unüberschreitbar-
keit des «struggle for life», sondern
lässt in seinem Weltbild Raum frei für
eine biologische Moral. «Die Liebe»,
sagt er, «ist nicht weniger fundamental

als der Egoismus. Wie reissend
sich auch manchmal das menschliche
Tier zeigt, so ist es doch ein soziales
Wesen. Es trägt in sich das Bedürfnis,
zu lieben, sich mit seinesgleichen zu
identifizieren im Akt des Lebens
ist etwas, das über die Eigenliebe hinaus

geht (das Leben ist auch) ein
Elan zum anderen hin .» Mit solchen
Gedankengängen nähert er sich
vielleicht, ohne es zu wissen, den tiefsten
Ideen Freuds an und spricht sein
humanistisches Credo aus.
Für «Seele» und «Unsterblichkeit» ist
nun freilich kein Platz innerhalb einer
solchen Weltschau. «Das Bewusstsein»,

sagt Rostand, «ist unlöslich an
sein materielles Substrat gebunden.
Ich sehe nichts, was da von der
geistigen Persönlichkeit die materielle
Desaggregation überdauern könnte

.»

Und an anderer Stelle sehr klar: «Je

pense que la mort est bien la mort»,
ich glaube, dass der Tod wirklich der
Tod ist. «Wenn man fällt, dann ist es
nicht, um sich nachher wieder zu
erheben, wie es die Schauspieler auf
der Bühne tun.» Fast dichterisch und

jedenfalls sehr anrührend — anrührend,

da ein solcher Glaube ja nicht
Resultat sogenannter «Intuition» ist,
vielmehr sich stützt auf geduldige,
zähe, unbestechliche Beobachtung der
Realität — klingt es, wenn er sagt:
«Dass die ewige Friedlosigkeit unser
Los ist, dass wir uns dazu verstehen
müssen, im Dunkel und in der Angst
zu leben und zu sterben: dies ist
meine unumstössliche Gewissheit.»
Dies alles ist eine naturwissenschaftliche

Philosophie ohne metaphysische
Hoffnung. Aber sie ist darum durchaus

nicht hoffnungslos. Jean Rostand
lässt durchblicken, dass es vielleicht
einmal möglich sein wird, das
individuelle Leben so weit zu verlängern,
dass nicht nur der Tod seine Stachel
verliert, sondern darüber hinaus sich
ein «Todesinstinkt» entwickelt, der in

uns den Wunsch wecken könnte,
abzutreten ohne Revolte. Diesen Wunsch
zu erreichen, ist alles, was dem
Menschen bleibt in einer unerklärlichen
Welt. — Es gehört viel Mut zu solcher
Haltung.

Der deutsche Kommunist Alexander
Weissberg, vor dem braunen Terror
des Dritten Reiches in die Sowjetunion

emigriert, geriet in seinem Gastland

in die Mühle der stalinistischen
Säuberungen. Drei Jahre war er
inhaftiert und gezwungen worden, absolut

unsinnige «Geständnisse» zu
unterzeichnen. Wie er dazu gebracht
werden konnte, schildert er in seinem
autobiographischen Bericht «Hexensabbat»

(Frankfurt/M., 1951).
Der NKWD-Gefangene wurde
pausenlos 233/4 Stunden am Tag verhört.
Lediglich zehn Minuten Zeit bekam

er für Frühstück, Austreten und
Waschen. Der anhaltende Schlafentzug
und die Aussicht, dass es ewig so
weitergehen könnte, trieben auch den
Willensstärksten irgendwann in den
nervösen Kollaps. Weissberg selbst
kapitulierte nach 140 Stunden.

Er hatte immer Mut

An Mut freilich hat es dem kleinen
alten Herrn niemals gefehlt. Wer
schon als Knabe das Werden und

Vergehen beobachtet, die, wie er sagt,
«verschwenderische, tumultuöse, um
Fehlschlag oder Gelingen sich nicht
kümmernde Natur», der erlernt jene
geistige Tapferkeit, wie sie nur allzu
oft den Philosophen fehlt. Ein Mann
wie Heidegger hat aus der Angst eine
Metaphysik gemacht. Ein Forscher wie
Rostand hat sich daran gewöhnt, diese
Angst in ruhiger männlicher Haltung
zu überwinden. Die grossen Männer,
die er verehrt und denen er in seinem
jüngsten Buch den Achtungstribut
zollte, Pasteur, Claude Bernard, Jules
Favre, Albert Schweitzer, sie waren
alle seine geistigen und moralischen
Blutsverwandten. Sie kamen — auch
der Theologe Schweitzer! — letztlich
aus ohne Hoffnung auf ein «au-delä»
und auf Hilfe von droben. Sie haben
alle gelebt nach der Maxime «Noch
ist es Tag, da rühre sich der Mann!
Die Nacht tritt ein, wo niemand wirken

kann».
Noch ist es Tag für den alten
Forscher Jean Rostand. Noch rührt er
sich, und die Nacht hat keine Schrek-
ken für ihn.

Jean Amery

Für einen solchen Zusammenbruch hat
sich der Ausdruck «Gehirnwäsche»

eingebürgert. Dieser Ausdruck ist neu
und problematisch. Der Mechanismus,
den er meint, ist indessen uralt, älter
als Nazis und Stalinisten, die heute
als Erfinder der methodischen
Persönlichkeitsveränderung (und dies meint
das Wort «Gehirnwäsche») gelten.
Ein jüdischer Schriftgelehrter in
Jerusalem erregte sich zutiefst über jene
abtrünnigen Sektierer, welche sich
Christen nannten. Er forderte vom
Hohepriester Vollmacht, eine
Ortsgruppe dieser Ketzer in Damaskus
auszuheben. Der junge Pharisäer wurde

zwischen 33 und 35 n. Ztr. in

Marsch gesetzt. Aber: «Da er auf dem

Wege war und nahe bei Damaskus
kam, umleuchtete ihn plötzlich ein
Licht vom Himmel, und er fiel auf die
Erde und hörte eine Stimme, die

Da fiel es von seinen Augen wie Schuppen
Gehirnwäsche in Fabel und Forschung

62


	Humanismus ohne Gott

