Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 51 (1968)

Heft: 7

Artikel: Humanismus ohne Gott

Autor: Ameéry, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411639

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Freidenker

Monatsschrift der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz

Nr.7 51.Jahrgang

Aarau, Juli 1968

Sie lesen in dieser Nummer ...
{»'/ff‘ (
Da fiel es von seinen Augen
wie Schuppen

Abschied von «Omikron»
Vitam impendere vero!

Heiliger Geist und gesunder
Menschenverstand

Alt und jung

Humanismus ohne Gott

Der Biologe Jean Rostand

Es gibt, so versichern mir berufene
Fachleute, sehr viele erheblich bedeu-
tendere Biologen in unseren Tagen als
den 72jdhrigen Franzosen Jean Ro-
stand. Es gibt aber keinen — und hier-
in sind sich wieder alle jene einig, die
sich in den Randgebieten von Natur-
wissenschaft und Philosophie bewe-
gen —, der liber seine Wissenschalft,
die ja um das kreist, was man geldufig
das «Mysterium des Lebens» nennt,
aufrichtigere, vorsichtigere, geschei-
tere Worte geschrieben hat.

Jean Rostand hat sich wihrend drei
Jahrzehnten mit der «Parthenogenese»
(jungfraulichen Geburt) beschiftigt,
und seine Forschungen zu diesem
Thema waren lange ein Lieblingsthe-
ma populidrwissenschaftlicher Publika-
tionen. In der Tat waren ja diese Ex-
perimente, die er mit Fréschen an-
stellte, welche er in seiner Villa in
Ville d’Avray hilt, aufregend genug:
Weibliche Tiere hat er ausschliesslich
durch chemische Einwirkung «be-
fruchtet». Diese Art von Experimen-
ten, mit denen schon 1919 der franzo-
sische Biologe Eugéne Bataillon Er-
folge erzielte, hat Jean Rostand fort-
gesetzt, differenziert, hunderte Male
mit Froschen, endlich sogar mit Ka-
ninchen.

Biologie den Laien begreifbar machen

Es ist aber so, dass die Experimente
der Parthenogenesis, denen Jean Ro-
stand seinen Ruhm im breiten Publi-
kum verdankt, da sie begreiflicher-
weise die Einbildungskraft der Men-
schen erregten, nicht das Wesent-

liche seiner Lebensarbeit sind. Der
rundliche kleine alte Herr mit dem
hangenden Gallier-Schnurrbart und
den rebellischen Haarbiischeln an den
Schldfen eines sonst kahlen Hauptes
ist vor allem ein Humanist seiner Wis-
senschaft, und er hat es sich zur Auf-
gabe gestellt, Laien mit den Ergeb-
nissen und Konsequenzen moderner
Biologie vertraut zu machen. Er war
wahrscheinlich der erste, der dem
Nichtfachmann eine gewisse Vorstel-
lung davon gab, was die Chromoso-
men sind, jene geheimnisvollen Be-
standteile des Zellkerns, die wir in
uns tragen und die die Basis unserer
physischen Person bilden. Dazu hat
er in einer Anzahl von Biichern das
Weltbild eines naturwissenschaftlichen
Humanismus ohne Gott entworfen und
sich nicht gescheut, die Teilhard-de-
Chardin-Mode zu attackieren; er hat
dem verstorbenen Forscher und Na-
turphilosophen den Vorwurf gemacht,
er habe «weder die wissenschaftliche
Schulung noch die notwendige Bil-
dung noch den Geist des Biologen»
gehabt. Rostands wissenschaftlich-
humanistische Philosophie lidsst sich
am besten durch die Albert Schweit-
zersche Formel «Ehrfurcht vor dem
Leben» charakterisieren. Diese Ehr-
furcht hat fir ihn — wie jenseits des
Aermelkanals fiir seinen Kollegen und
Gesinnungsfreund Julian Huxley —
keine religibse oder metaphysische
Verankerung nétig; sie ist ihm ein
Konstituens des kreatiirlichen Seins.
Er fragt nicht weiter, denn er sagt: «Es
ist zwecklos, das Unbekannte durch
ein prinzipiell Unerkennbares zu erset-
zen.»

Gleich vielen Wissenschaftlern hat
auch Jean Rostand gewissermassen
«keine Biographie», das heisst: sein
Leben lief ab in jener Stille, in wel-
cher allein die Forschung gedeihen
kann. Das — rein biographisch — ein-
zige Bemerkenswerte liegt darin, dass
da ein Mann, der aus einer ausgespro-
chenen Literatenfamilie stammt, im
Widerspruch zu Tradition, Umgebung
und Erziehung nicht den Weg in die
Literatur nahm, sondern in die Wissen-
schaft. Er ist der Sohn Edmond Ro-
stands, des heute schon ein wenig -
vergessenen, einstmals aber wahre
Starbertihmtheit geniessenden Dich-
ters von «Cyrano de Bergérac»,
«L'Aiglon», «Chantecler». Auch Jean
Rostands Mutter, Rosamonde Girard,
war lyrische Dichterin, und sein Bru-
der Maurice sollte gleichfalls die lite-
rarische Laufbahn wiahlen und recht
erfolgreiche Buhnenstiicke schreiben.

Woéchentlich eine Schachpartie

Heute lebt Jean Rostand in einer von
einem grossen Garten umgebenen
Villa in dem Stadtchen Ville d'Avray,
unweit von Paris. Er ist meist recht
nachlassig gekleidet in einen Samt-
rock und eine ungebiigelte Hose. Er
empfangt wenig und geht praktisch
tberhaupt nicht aus, ausser einmal
woéchentlich ins Bahnhofsbristo seines
Stddtchens, um bei einem Cognac mit
irgendeinem Herrn eine Partie Schach
zu spielen. Er hat sich zeit seines Le-
bens weder um universitire noch um
andere Ehren bemiiht. Es war 1959
geradezu eine Sensation, als er die
Wahl (nach dem Tode Herriots) in die
Académie Frangaise akzeptierte. Er
nahm sich seltsam genug aus, damals,
im Plamenfrack, mit Zweispitz und De-

61



gen, und seine Freunde haben erklirt,
er habe sich nur aus Pietiat, im An-
denken an seinen Vater, der gleich-
falls Akademiemitglied war, bereit ge-
funden, «unter der Kuppel» zu erschei-
nen,

Was Jean Rostand als Wissenschaft-
ler, Philosophen, Moralisten auszeich-
net, ist seine Bescheidenheit, seine
Demut angesichts der Natur, seine
vollkommene denkerische Aufrichtig-
keit. «Zweierlei Menschengruppen
gibt es», hat er geschrieben, «die
Kiihnen, die da glauben, dass sie wis-
sen, und die Behutsamen, die wissen,
dass sie stets nur glauben.»

Als rechter Naturwissenschaftler fran-
zosischer Prigung ist Jean Rostand
antimetaphysisch und vertritt eine
zeitgemisse Spielart des Monismus.
Ein volles, langes Leben experimen-
teller Forschung hat ihn zur Ueberzeu-
gung gebracht, dass der Mensch das
Ergebnis der Revolution ist und dass
zwischen «uns und der sprachlosen
Kreatur nur eine Verschiedenheit
quantitativer Art besteht. Wir sind
vom gleichen Stoffe, von der gleichen
Substanz wie die Tiere», sagt er.

Platz fiir eine biologische Moral

Wenn Jean Rostand auch das ist, was
man frither vereinfachend einen «Dar-
winisten» genannt hat, so glaubt er
doch nicht an die Uniiberschreitbar-
keit des «struggle for life», sondern
lasst in seinem Weltbild Raum frei fiir
eine biologische Moral. «Die Liebe»,
sagt er, «ist nicht weniger fundamen-
tal als der Egoismus. Wie reissend
sich auch manchmal das menschliche
Tier zeigt, so ist es doch ein soziales
Wesen. Es tragt in sich das Bediirfnis,
zu lieben, sich mit seinesgleichen zu
identifizieren ... im Akt des Lebens
ist etwas, das tiber die Eigenliebe hin-
aus geht... (das Leben ist auch) ein
Elan zum anderen hin .. .» Mit solchen
Gedankengingen nihert er sich viel-
leicht, ohne es zu wissen, den tiefsten
Ideen Freuds an und spricht sein hu-
manistisches Credo aus.

Fir «Seele» und «Unsterblichkeit» ist
nun freilich kein Platz innerhalb einer
solchen Weltschau. «Das Bewusst-
sein», sagt Rostand, «ist unléslich an
sein materielles Substrat gebunden.
Ich sehe nichts, was da von der gei-
stigen Persénlichkeit die materielle
Desaggregation uberdauern kénn-
te...»

62

Und an anderer Stelle sehr klar: «Je
pense que la mort est bien la mort»,
ich glaube, dass der Tod wirklich der
Tod ist. «Wenn man fillt, dann ist es
nicht, um sich nachher wieder zu er-
heben, wie es die Schauspieler auf
der Biihne tun.» Fast dichterisch und
jedenfalls sehr anriihrend — anriih-
rend, da ein solcher Glaube ja nicht
Resultat sogenannter «Intuition» ist,
vielmehr sich stiutzt auf geduldige,
zdhe, unbestechliche Beobachtung der
Realitdit — klingt es, wenn er sagt:
«Dass die ewige Friedlosigkeit unser
Los ist, dass wir uns dazu verstehen
missen, im Dunkel und in der Angst
zu leben und zu sterben: dies ist
meine unumstéssliche Gewissheit.»
Dies alles ist eine naturwissenschaft-
liche Philosophie ohne metaphysische
Hoffnung. Aber sie ist darum durch-
aus nicht hoffnungslos. Jean Rostand
lasst durchblicken, dass es vielleicht
einmal mdglich sein wird, das indivi-
duelle Leben so weit zu verlangern,
dass nicht nur der Tod seine Stachel
verliert, sondern dariiber hinaus sich
ein «Todesinstinkt» entwickelt, der in
uns den Wunsch wecken kénnte, ab-
zutreten ohne Revolte. Diesen Wunsch
zu erreichen, ist alles, was dem Men-
schen bleibt in einer unerkldrlichen
Welt. — Es gehort viel Mut zu solcher
Haltung.

Er hatte immer Mut

An Mut freilich hat es dem kleinen
alten Herrn niemals gefehlt. Wer
schon als Knabe das Werden und
Vergehen beobachtet, die, wie er sagt,
«verschwenderische, tumultuése, um
Fehlschlag oder Gelingen sich nicht
kimmernde Natur», der erlernt jene
geistige Tapferkeit, wie sie nur allzu
oft den Philosophen fehlt. Ein Mann
wie Heidegger hat aus der Angst eine
Metaphysik gemacht. Ein Forscher wie
Rostand hat sich daran gewshnt, diese
Angst in ruhiger ménnlicher Haltung
zu liberwinden. Die grossen Minner,
die er verehrt und denen er in seinem
jungsten Buch den Achtungstribut
zollte, Pasteur, Claude Bernard, Jules
Favre, Albert Schweitzer, sie waren
alle seine geistigen und moralischen
Blutsverwandten. Sie kamen — auch
der Theologe Schweitzer! — letztlich
aus ohne Hoffnung auf ein «au-dela»
und auf Hilfe von droben. Sie haben
alle gelebt nach der Maxime «Noch
ist es Tag, da rihre sich der Mann!
Die Nacht tritt ein, wo niemand wir-
ken kann».
Noch ist es Tag fiir den alten For-
scher Jean Rostand. Noch riihrt er
sich, und die Nacht hat keine Schrek-
ken fiir ihn.

Jean Améry

Da fiel es von seinen Augen wie Schuppen

Gehirnwische in Fabel und Forschung

Der deutsche Kommunist Alexander
Weissberg, vor dem braunen Terror
des Dritten Reiches in die Sowjet-
union emigriert, geriet in seinem Gast-
land in die Mihle der stalinistischen
Siduberungen. Drei Jahre war er in-
haftiert und gezwungen worden, abso-
lut unsinnige «Gesténdnisse» zu un-
terzeichnen. Wie er dazu gebracht
werden konnte, schildert er in seinem
autobiographischen Bericht «Hexen-
sabbat» (Frankfurt/M., 1951).

Der NKWD-Gefangene wurde pau-
senlos 233/4 Stunden am Tag verhort.
Lediglich zehn Minuten Zeit bekam
er fiir Frithstiick, Austreten und Wa-
schen. Der anhaltende Schlafentzug
und die Aussicht, dass es ewig so wei-
tergehen koénnte, trieben auch den
Willensstdrksten irgendwann in den
nervosen Kollaps. Weissberg selbst
kapitulierte nach 140 Stunden.

Fiir einen solchen Zusammenbruch hat
sich der Ausdruck «Gehirnwésche»
eingebiirgert. Dieser Ausdruck ist neu
und problematisch. Der Mechanismus,
den er meint, ist indessen uralt, alter
als Nazis und Stalinisten, die heute
als Erfinder der methodischen Person-
lichkeitsveranderung (und dies meint
das Wort «Gehirnwische») gelten.

Ein judischer Schriftgelehrter in Jeru-
salem erregte sich zutiefst uber jene
abtriinnigen Sektierer, welche sich
Christen nannten. Er forderte vom
Hohepriester Vollmacht, eine Orts-
gruppe dieser Ketzer in Damaskus
auszuheben. Der junge Pharisder wur-
de zwischen 33 und 35 n. Ztr. in
Marsch gesetzt. Aber: «Da er auf dem
Wege war und nahe bei Damaskus
kam, umleuchtete ihn pldtzlich ein
Licht vom Himmel, und er fiel auf die
Erde und hoérte eine Stimme, die



	Humanismus ohne Gott

