Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 1

Artikel: Auf ein Wort

Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411436

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411436
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

hatten. Namen hat Paul VI. natiirlich
nicht genannt, so wissen wir nicht, ob
sich seine Warnung auch ausdriick-
lich gegen jesuitische Theologen deut-
scher Sprache, wie Rahner, Nell-Breu-
ning, Wallraff usw. richtete. Jeden-
falls hat er seine Ansprache in dem
alten Satz «Sint ut sunt, aut non sint»
gipfeln lassen (Sie seien, wie sie sind,
oder sie sollen nicht sein), den einst
der Jesuitengeneral im 18. Jahrhundert
vor der damaligen Auflésung des Or-
dens durch Papst Clemens XIV. im
Streit mit der Kurie dieser entgegen-
gehalten hatte. Jetzt wird dieses stolze
Jesuitenwort dem Orden in Form einer
péapstlichen Mahnung serviert! Die
Fronten scheinen gewechselt zu haben.
Noch haben im Orden die Anhidnger
der konservativen Richtung, der auch
der neue Jesuitengeneral Arrupe zu-
zurechnen ist, eine sichere Mehrheit.
Aber zweifellos: es gért im Jesuiten-
orden, selbst dort kann die Stimme
der neuen Zeit nicht mehr uberhort
werden. Fiir uns ein Grund mehr, in
aller Ruhe erst einmal abzuwarten,
was dabei schliesslich herauskommt
und uns einer lberstiirzten Aufhebung
der Jesuitenartikel nach wie vor zu
widersetzen. W. G.

Auf ein Wort!

Wie andere Zeitschriften (Beobachter,
Weltwoche u.a.m.), so ist nun auch
die «Schweizer lllustrierte» zu einem
Iéblichen Versuch ubergegangen. Auf
ihrer ersten Seite, unter dem Titel
«Auf ein Wort!», holt sie ihren Leser
ndher an sich heran, hilt ihn an dem
bekannten obersten Westenknopf fest
und redet nun direkt und ganz persén-
lich auf ihn ein. Sie duldet es nicht
mehr, dass man die Zeitung gelang-
weilt durchblattert und rein passiv die
Bilder auf sich wirken ldsst; die Re-
daktion hat den Mut, den Leser um
eine Leistung zu bitten — er soll, mit
der Redaktion zusammen, sich in die
wesentlichen Anliegen der vorliegen-
den Nummer hineindenken; er soll
dieses und jenes Anliegen recht ernst
nehmen; er soll Stellung beziehen und
womédglich dieses Anliegen sich zu
eigen machen, sich dafiir einsetzen.

So auch in der Nummer 40/1966. Da
bemiiht sich der Chefredaktor, Dr.
Werner Meier, um das Verstidndnis
des Lesers diesmal fiir ein ganz be-
sonderes Anliegen der Redaktion,
néamlich fiir einen Wettbewerb «Schwei-
zer Jugend forscht!» Zu diesem Wett-

2

bewerb selbst &ussern wir uns erst
am Schluss unseres Aufsatzes; denn
ebenso stark wie der Wettbewerb
nimmt uns in Anspruch die Stimme
der Opposition; die Warnung namlich,
die Schweizer Jugend nicht zu iber-
schétzen und von ihr nicht zu viel zu
erwarten. Ein Gymnasiallehrer, der die
Jugend vom Beruf her kennt, formu-
liert seine Bedenken und Warnungen
wie folgt: Unsere Jungen haben ganz
andere Dinge im Kopf; fir selbstén-
dige wissenschaftliche Forschungs-
arbeit sind sie kaum zu begeistern; es
fehlt gewiss nicht an Talenten; aber
die Versuchungen unseres modernen
Wohlistandsstaates sind zu gross, als
dass ein Appell an die Jungen zu einer
besonderen intellektuellen Kraftan-
strengung auch nur das leiseste Echo
auslésen wiirde. Diese Bedenken ldsst
der Herr Chefredaktor nicht ohne wei-
teres gelten, er stellt ihnen Mahnun-
gen und Fragen gegeniiber: Sind un-
sere Jungen wirklich so stumpf, geistig
so trdge und anspruchslos? Wenn ja,
so muss gefragt werden, warum das
so ist und wer die Schuld daran tragt.
Hat die altere Generation, haben Leh-
rer und Eltern bei der Erziehung etwas
falsch gemacht? Ist es nicht unsere
Schuld, dass die Schweiz zu einem
der studentendrmsten Lénder Europas
geworden ist und dass der Bildungs-
notstand in unserem Lande geradezu
katastrophale Ausmasse angenommen
hat? So weit also die Redaktion der
«Schweizer lllustrierten»!

Wir nehmen die von der «Schweizer
lllustrierten» aufgeworfenen Fragen
durchaus ernst. Was aber antworten
wir von unserem weltanschaulichen
Standort aus? Nun, wir haben da eini-
ges anzubringen; Dinge, die in der
bisherigen Diskussion entschieden zu
wenig zur Sprache gekommen sind.
Jetzt halten auch wir unseren Leser
an dem bewussten Westenknopf fest
und zwingen ihn so, uns einmal anzu-
héren und unsere Auffassungen so
ernst zu nehmen, wie wir die Fragen
der «Schweizer lllustrierten» ernst
nehmen. Dabei sind wir uns genau
bewusst, dass wir uns hier mit nur
ganz kurzen Hinweisen begniigen und
auf weit ausholende Begriindungen
verzichten miissen. Aber gerade die
aphoristische Kiirze unserer Hinweise
hat etwas Aufreizendes; sie stésst alte
und gewohnte Auffassungen vor den
Kopf; sie beunruhigt; gerade das wol-
len wir ja.

Am starksten beschéiftigen uns die
meist christlichen Klagen liber den in-

Zum Jahreswechsel

Allen unsern Lesern in der
Schweiz, in Bremen und Wien
und wo sie sonst noch wohnen
mogen wiinschen wir von Her-
zen ein gutes neues Jahr. Mége
es das morderische Ringen in
Vietnam beenden und dem ge-
marterten Volke Frieden und
Freiheit bringen, mége es die
Afrikaner zu immer gedeihliche-
ren Entwicklungen schreiten las-
sen, moge es in Europa den
Frieden erhalten und alle Dik-
taturgeliiste verkiimmern lassen,
moge es der Geistesfreiheit in
aller Welt Fligel verleihen, dass
sie sich ausbreiten kann iiber
Land und Meer!

Der «Freidenker» erscheint mit
der ersten Nummer des 50. Jahr-
ganges im Januar 1967 in einer
neuen Gestalt, dem Wunsche
vieler Leser wie auch dem un-
serer Osterreichischen Gesin-
nungsfreunde entsprechend. Wir
hoffen, er werde in immer wei-
teren Kreisen Eingang finden,
um fiir unser Gedankengut zu
werben. Redaktion

neren Leerraum und geistigen Leer-
lauf der heutigen Jugend. Leerraum
und Leerlauf seien dadurch entstan-
den, dass die frilher lberméichtigen
Potenzen wie Gott, Glaube und Kir-
che heute ganz deutlich im Schwinden
begriffen sind. Was sagen wir zu die-
sem Leerlauf?

Vor allem und in erster Linie miissen
wir uns ganz klar sein dariiber, dass
unsere offentliche Schule der Jugend
noch nicht das geben kann, was sie,
von uns aus gesehen, zu geben eigent-
lich verpflichtet wire. Diese Schule
darf ja dieses eine noch nicht leisten
— Erziehung und Bildung in voller Ein-
deutigkeit, Entschiedenheit und Offen-
heit nur auf dem Grund der diessei-
tig-wissenschaftlichen Einsichten auf-
zubauen. Gewiss, in ihrer reinen Stoff-
vermittlung, da darf sie es wagen,
ihren Schilern ausschliesslich Ele-
mente aus der kosmischen und histo-
rischen Realitdt vorzulegen. Sieht sie
doch mit Recht ihre Aufgabe darin,
die kommende Generation in die Ge-
setze der Realitit einzufiilhren. Aber
eines darf sie noch nicht leisten, und
das muss heute einmal unumwunden



ausgesprochen werden: Sie darf sich
in der Wahrheitsfrage nicht entschei-
den, nicht festlegen; sie muss der
Wahrheitsfrage behutsam aus dem
Wege gehen; noch genauer: ihre
ganze Belehrung erfolgt unter der still-
schweigenden Voraussetzung, dass
das, was hier ausgesprochen und ge-
lehrt wird, auch wahr sei; aber sie
darf das nicht aussprechen; sie darf
nicht offen zu der Wahrheit stehen, zu
der Wahrheit ohne christlichen Gott
und ohne christliche Jenseitswelt, weil
diese ihre Wahrheit in wesentlichen
Punkten der christlichen Wahrheits-
konzeption widerspricht. In der Wahr-
heitsfrage, in der offenen Stellung-
nahme zu letzten Einsichten und Wer-
ten wird sie heute noch zur Neutralitat
verpflichtet.

Der oberflachliche Betrachter dieser
Dinge gibt sich damit zufrieden. |hm
ist diese Neutralitidt eine sehr beque-
me Ldsung; erméglicht sie doch einen
Unterricht, ohne nach irgend einer
Seite hin jemanden riide vor den Kopf
zu stossen; einen Unterricht also, an
dem die Kinder aller Bekenntnisse
«ohne Beeintrachtigung ihrer Glau-
bens- und Gewissensfreiheit» teilneh-
men koénnen; so will es ja auch die
Bundesverfassung mit Artikel 27. Ge-
nau besehen ist aber diese Neutrali-
téat in der Wahrheitsfrage alles andere,
nur keine ideale Losung; sie ist eine
tiberaus fragwiirdige Notlésung; und

sie wird von Tag zu Tag fragwiirdiger,
je stiarker sich der Wahrheitsgehalt
der Diesseitserkenntnis durchsetzt.

Die neutrale Schule tut gewiss gut
daran, die Jugend in die diesseitige
Realitdt einzufiihren. Die Schule darf
aber nicht iibersehen, dass diese Rea-
litit heute die Seinsgrundlage eines
immer machtiger werdenden Glaubens
und Bekenntnisses ist, eines Glaubens,

Durch die Taufe von Kindern und Jugend-
lichen wird die vom Naturrecht gewéhrte
Freiheit der Entfaltung eines jungen Men-
schen vor Erlangen seiner Grossjihrigkeit
oder besser gesagt: vor Erlangung der Ent-
scheidungsfihigkeit in weltanschaulichen
Dingen in unzuléssiger, ja sogar straffalli-
ger Weise beeintrichtigt. Auf diese Art wird
den unmiindigen Menschen von den Eltern
unter Einfluss der Konfessionen schon
kurz nach ihrer Geburt unbefragt eine
Weltanschauung aufgezwungen, mit der
sie dann ihr ganzes Leben lang behaftet
sind und von der sie sich ohne psychische
und gesellschaftliche Nachteile in der Re-
gel nicht mehr befreien kénnen.

L. Brandstéatter

der nun eben nicht mehr der christ-
liche Glaube ist. Der Riickzug auf die
reine Stoffvermittlung ist heute nicht
mehr der Riickzug auf die reine Neu-
tralitdit. Genau besehen hat die neu-
tral sein wollende Schule eben doch
schon Partei genommen und das Neu-

tralititsgebot durchbrochen. Der ge-
naue Wortsinn von Neutralitdt (= neu-
ter = keiner von beiden) miisste
eigentlich die Schule darauf verpflich-
ten, vom irdischen Realismus ebenso
konsequent abzusehen wie vom Chri-
stenglauben — das wire, begrifflich
scharf gefasst, der genaue Sinn der
Neutralitdat. Damit ist aber sofort auch
die Absurditdt dieser genauen Neu-
tralitdtsforderung mit Hénden greifbar
geworden. Schule, Unterricht und Er- /
ziehung verlieren sofort jeden Sinn
und Wert, wenn ihnen der Realitits-
bezug durch einen derart konsequen-
ten Neutralitdtsbegriff entzogen wiir-
de. Nein, die Einfiihrung in die Reali-
tdt des iridischen Geschehens ist pid-
agogisch in jeder Hinsicht gerecht-
fertigt, und dafiir ist die Schule in kei-
ner Weise zu tadeln. Wohl aber ist sie
zu tadeln, wenn sie meint, mit dieser
ihrer guten Realitatserkenntnis ihre
weltanschauliche Neutralitit begriin-
den zu kénnen. Und Tadel verdient
diese Schule auch, wenn sie meint,
mit diesem Rickzug auf die reine
Stoffvermittlung sei auch die piddago-
gische und erzieherische Aufgabe
schon restlos gelést. Ohne den offen
einbekannten Bezug auf die Wahr-
heitsfrage bleibt das Ganze der Stoff-
vermittlung in einer fatalen Schwebe
der Unverbindlichkeit stecken. Diese
Schule hat keinen festen, keinen ver-
pflichtenden Boden unter den Fiissen.

Der Harlekin mit dem Platohaupt

Vor iiber zweihundert Jahren, im Jahr
1759, kam Abbé Ferdinand Galiani als
neapolitanischer. Gesandtschaftssekre-
tdr nach Paris, wo er, mit kleinen Unter-
brechungen, bis zu seiner Abberufung
im Jahr 1769 verblieb. Der Abbé Ga-
liani war einer der vielen Abbés ohne
Weihen, wie sie in der Gesellschaft
des Ancien régime so Mode waren,
und eine der merkwiirdigsten und le-
benslustigsten Gestalten des 18. Jahr-
hunderts. Anfénglich wegen seiner
kleinen Statur eher verspottet, bildete
er bald den Mittelpunkt der Gesell-
schaft, die sich seinem Bann nicht
entziehen konnte und ausserordentlich
von ihm gefesselt war durch seine
geistreichen Anspielungen auf alle Fra-
gen des Lebens, mit denen er stets
das Richtige traf. Er wurde der Freund
Diderots und des Wabhlfranzosen Mel-
chior Grimm, welch letzterer tiber ihn
schrieb:

«Dieses kleine, am Fuss des Vesuvs
geborene Wesen ist ein wahres Pha-
nomen. Mit einem hellen und durch-
dringenden Blick vereinigt er eine aus-
gebreitete und griindliche Gelehrsam-
keit, mit den Ansichten eines Mannes
von Genie die Heiterkeit und das Be-
hagen eines Menschen, der nichts
wiinscht, als zu unterhalten und zu ge-
fallen. Er ist ein Plato mit dem Tem-
perament und den Gebirden eines
Harlekins.»

Aehnlich dussert sich Marmontel liber
ihn: «Der Abbé Galiani war seiner
Person nach der reizendste Harlekin,
den ltalien jemals hervorgebracht hat;
aber auf der Schulter dieses Harlekins
sass der Kopf eines Macchiavell.»

Die Bewunderung fiir Galiani beruhte
vor allem auf seiner natiirlichen Vor-
tragsweise und ihrer Eindringlichkeit,
in der sich der Schauspieler mit dem
Dichter, die Kiihle des Geistes mit

dem typisch lebhaften italienischen
Temperament verbanden. Daher Sain-
te-Beuve ganz richtig bemerkt: «<Wenn
man ihn heute liest, verliert der Abbé
Galiani sehr; man musste ihn héren.
Er erzdhlte seine Geschichte nicht, er
stellte sie dar.»

Galianis Einzug in die franzésische
Gesellschaft geschah zu einer Zeit, in
der die Weltgeltung der franzdsischen
Literatur sich tber ganz Europa aus-
breitete. In Wissenschaft und Kunst
herrschten die Salons und in diesen
wiederum die Frauen wie Madame
Geoffrin, die Marquise Du Deffand,
Mlle de Lespinasse. Bei der Herzo-
gin von Aiguillon trafen sich die Enzy-
klopadisten, bei der Prinzessin von
Robecq die Gegner derselben.

Diese Salons nun waren fiir Galiani
die Bretter, die die Welt bedeuten.
Sehr gut gab Diderot in einem Briefe
an seine Freundin Sophie Voland Ga-
lianis Apologie vom Kuckuck, dem
Esel und der Nachtigall wieder, wo er

3



Reine Stoffvermittlung ist noch lange
nicht das, was wir unter Bildung ver-
stehen. Der vorgelegte Stoff, so wert-
voll er im einzelnen sein mag, bleibt
Chaos, er wird nicht zu einem in sich
geschlossenen und iiberzeugenden
Ganzen umgebildet. Der Stoff bleibt
Stoff und wird nicht integriert zu einer
den Schiiler von innen her formenden
Bildung. So kann sich in den letzten
Fragen nach Wahrkeit und Wert und
Sinn in dieser Schule ein Gefiihl der
Unsicherheit, der Leere, hier kann sich
trotz aller Fille des Stoffes ein gewis-
ser Leerlauf einstellen. Und hier, in
diesem Didmmer der Unentschieden-
heit und Leere, hier wurzelt denn auch
das, was jener Gymnasiallehrer nicht
ohne Grund dem tapferen Unterneh-
men der «Schweizer lllustrierten» ent-
gegenhilt, hier wurzelt die geistige
Stumpfheit, Borniertheit und Interesse-
losigkeit eines grossen Teiles der heu-
tigen Jugend.

Génzlich verfehlt wire es, der neutra-
len Staatsschule die Schuld an dieser
tragischen Situation aufzuladen. Ist
doch die Staatsschule nur Ausdruck
und Funktion des Staates und der Ge-
sellschaft, die diese Schule geschaf-
fen haben und tragen. Auch hier im
Staat und in der Schule bleibt ja alles
in der unverbindlichen Schwebe der
Neutralitdt. Der Christenglaube hat
heute, trotz aller erlittenen Schwi-
chung, doch noch so viel Kraft, sich

als die absolute und letztgiiltige Wahr-
heit auszugeben und so den Begriff
der Wahrheit fiir sich zu monopoli-
sieren. Die Praxis des tdglichen Le-
bens, die Schule und die Wissenschaft
— alles, was mit der harten irdischen
Realitét sich auseinandersetzen muss,
das hat schon ldngst sich einen ganz
anderen Wahrheitsbegriff schaffen
miissen und auch tatséchlich geschaf-
fen. Sie halten sich alle aber fiir nicht
kraftig genug, sich offen zu diesem
ihnen eigenen Wahrheitsbegriff zu be-
kennen und so die Wahrheitsfrage in
einer offenen Auseinandersetzung mit
dem Christenglauben zu bereinigen.
Von der Sache selbst her dringt heute
alles zu dieser offenen Bereinigung;
sie wird aber vorerst noch zuriickge-
stellt.

Staat und Gesellschaft, also wir alle,
sind mitschuldig an der tragischen
Lage der Staatsschule. Mitschuldig ist
auch der Christenglaube. Die Kraft
zu einem vollen Durchbruch in Staat
und Gesellschaft; die Kraft zur Bil-
dung eines verpflichtenden Ganzen
auf positiv christlichem Boden in Staat,
Gesellschaft und Schule — diese Kraft
hat der Christenglaube ganz offen-
kundig heute nicht mehr. Er tritt aber
auf mit dem Anspruch und mit dem
Anschein, diese Kraft auch heute noch
zu besitzen. Er hat immer noch die
Kraft zu verhindern, dass sich Staat,
Gesellschaft und Schule zu einem

Es ging der fromme Herr Kaplan,
Nachdem er bereits viel Gutes getan,
In stiller Betrachtung der schénen Natur
Einst zur Erholung durch die Flur.
Und als er kam an den Waldessaum,
Da rief der Kuckuck lustig vom Baum:
«Wiinsch guten Abend, Herr Kollege!»
Der Storch dagegen, nicht weit vom Wege,
stieg in der Wiese auf'und ab
und sprach verdriesslich: «<Papperlapapp!
Gib’s lauter Pfaffen lobesam,
Ich wére langst schon fliigellahm!»
Man sieht, dass selbst der frémmste Mann
Nicht allen Leuten gefallen kann.

Wilhelm Busch

offenen, zu einem vollen und letztgiil-
tigen Ganzen, in dem es dann keinen
Leerlauf mehr gidbe, auf dem Grund
und Boden der diesseitigen Realitét
ausbilden. Diese Mitschuld an der
Neutralitdat und damit auch an den Ge-
brechen der Neutralitit — diese Mit-
schuld muss heute der Christenglaube
einsehen und auf sich nehmen. Nicht
die ganze Schuld; denn der Christen-
glaube ist, wie alle anderen Weltreli-
gionen auch, tief eingebettet in das
reale Geschehen, in Geschichte und
Kultur, und ist den Gesetzen dieses
irdischen Geschehens ganz ausgelie-
fert. Im letzten ist das alles ganz ein-
fach unser historisches Schicksal;
Christen und Nichtchristen, wir alle
leben heute in einer Uebergangszeit;
wir stehen deutlich im Ausgang der

zum Schluss ausfiihrte: «Die Schnur-
ren des Abbés sind gut, aber er trigt
sie auch wunderbar vor. Man wider-
steht ihnen nicht. Sie hitten sich vor
Lachen geschiittelt, wie er den Hals in
die Luft streckte, als Nachtigall ein
slisses Stimmchen bekam, als Kuckuck
sich briistete und einen rauhen Ton
annahm, seine Ohren aufrichtete und
die dumme und schwerfillige Wiirde
des Esels nachahmte, und das alles
ganz natiirlich, ohne es zu libertrei-
ben. Das macht, er ist von Kopf zu
Fuss ein unvergleichlicher Mime.»
Oder: «Der Abbé ist unerschopflich an
geistreichen Wendungen und Ziigen;
ein Kleinod fiir Regentage.»

Doch «es ist nicht jedermann gege-
ben, seinen Witz zu verstehen», sagte
Diderot an anderer Stelle. «Er ist hei-
ter in Gesellschaft, aber vermutlich
melancholisch, wenn er allein ist.»
Diese Mischung von Melancholie und
Heiterkeit war charakteristisch fiir Ga-
liani, der sich in Gesellschaft plétzlich

4

still und traurig in eine Ecke des Zim-
mers verzog, wenn er seine Geschich-
te erzihlt hatte.

Galiani verfasste eine Reihe wertvol-
ler Biicher. Das Werk «Della Mone-
ta» zum Beispiel, ein Traktat liber das
Wesen des Geldes, brachte ihm Ruhm
und Ansehen ein und gilt unter den
Nationalékonomen léngst als klas-
sisch. Sein erstes beriihmtes franzo-
sisches Buch, die «Dialogues sur le
commerce des blés», ist schon des-
halb bemerkenswert, weil es zeigt,
dass ein Geist zwei verschiedenen
Kulturen zugleich angehéren konnte.
Galianis «Dialoge» gehoéren mit zu den
besten der an Dialogen so reichen
franzdsischen Literatur. Er selbst sagte
dariiber: «Dass ich die Dialogform, als
die franzdsischste, gewihlt habe, ist
nur natiirlich. Die Sprache des gesel-
ligsten Volkes auf Erden, die Sprache
einer Nation, die mehr spricht als
denkt und nur denkt, um zu sprechen,
muss die dialogisierteste Sprache

sein.» Und weiter: «Meine Dialogues
sind ein Lehrbuch fiir einen Staats-
mann, d. h. fiir einen Menschen, der
den Schlissel zum Geheimnis besitzt
und weiss, dass sich alles auf Null
reduziert. Mein Buch ist ganz diabo-
lisch tief, denn es hat keinen Grund.
Aber ich habe es nicht gern, dass
man mich vor dem Publikum des Mac-
chiavellismus beschuldigt; das Publi-
kum ist so dumm, und ich bin noch
nicht tot.»

Dieses Werk vollendete er 1769, eben
als er Paris wegen einer diplomati-
schen Affare fiir immer verlassen
musste, womit er sich ungewollt einen
glanzvollen Abgang sicherte, denn
bald sollten die «Dialoge» das Tages-
gesprich von Paris bilden. Und nun
begann sein Briefwechsel mit seiner
Freundin Madame d'Epinay, die ihm
nun sein geliebtes Paris ersetzen
musste und der er oft schrieb: «Ich
bin verloren, wenn ich Sie nicht mehr
habe.» Dieser Macchiavell, der so oft



christlichen Aera; aber verzweifelt
klammert sich der Christenglaube, der
sein Ende herankommen fiihlt, an
allem Méglichen und Unméglichen,
darum auch an der Schule, fest, um
den Untergang so lange wie mdoglich
noch hinauszuschieben. Das Neue
aber, das sich auf dem Grund der
Realitat selbst, also ganz ohne Jen-
seits, heranbildet, das ist noch nicht
stark genug, sich iiberall durchzuset-
zen und alle Kédmpfe zu seinen Gun-
sten zu entscheiden. Unsere eigene
Aufgabe kann es nur sein, im Klei-
nen, im Bereich unserer eigenen Még-
lichkeiten, diesen Prozess der Auflo-
sung hier, der Neubildung dort zu in-
tensivieren und damit zu beschleuni-
gen.

Zum Schluss kurz zuriick zur «Schwei-
zer lllustrierten». Dass sie einen aus-
gewdhlten Teil der Schweizer Jugend
aufruft zur selbstindigen Forschung
dafiir haben wir nur Anerkennung und
Dank; diese Forschung liegt auf der
richtigen Linie und fiihrt tiefer in die
Erkenntnis der Realitit hinein. Obwohl
der Mensch selbst durchaus nichts an-
deres ist als Realitit und mitten in
dieser Realitdt drinsteht — der Weg
des Menschen zur Erkenntnis dieser
Realitat ist lang und iiberaus miihse-
lig. Solange aber diese jugendliche
Forschung der letzten Entscheidung
in der Wahrheitsfrage ausweicht und
ausweichen muss, solange bleibt auch

diese Forschung und bleiben auch die
Frichte dieser Forschung in der un-
verbindlichen Schwebe der weltan-
schaulichen Neutralitdt hangen, kén-
nen die Jugend weder festigen noch
charakterlich férdern. Grosser noch
und herzlicher wire unser Dank, wire
unsere  Anerkennung, wenn die
«Schweizer lllustrierte» mit ihrem Auf-
ruf zur selbstidndigen Forschung den
Ruf zur tapferen Entscheidung in der
Wabhrheitsfrage verbinden kdnnte. Ver-
langen wir zu viel? Omikron

Wer ist Atheist?

Derwissenschaftlich denkende Mensch
ist Atheist, denn er lebt in einer gott-
freien Wirklichkeit.

Bei vielen Menschen ist es nur ein
gefiihlsméssiges Widerstreben, sich
als Atheisten zu bezeichnen, weil sie
in ihrer Umwelt nicht als schlechte
Menschen gelten wollen, denn die
Worte «atheistisch» und «Atheismus»
mit «gottlos» und «Gottlosigkeit» {iber-
setzt, sind zum Ausdruck des Bd&sen
schlechthin geworden. Trotzdem soll-
ten wir alle den Mut aufbringen, uns
in konsequenter Haltung zu unserer
Ueberzeugung als Atheisten zu be-
kennen. Wir leben in einer gottfreien
Wirklichkeit als gottfreie Menschen;
als solche sind wir aber Atheisten, ob

es uns gefiihlsméssig passt oder nicht.
Es ist doch letztlich der Sinn unserer
kirchenfreien Bewegung, unsere Ueber-
zeugung zum Gemeinbesitz werden zu
lassen. Dass dieses Ziel nur iiber eine
gottfreie Erziehung in einer ferneren
Zukunft zu erreichen ist, wird allen
klar sein, denn mit dem Umbruch in
Ueberzeugungsangelegenheiten, wel-
che heute lediglich Glaubensangele-
genheiten sind, kann erst unter einer
religis neutralen Staatsfiihrung be-
gonnen werden.

Ein jeder sollte auch mutig erkliren,
dass er keine Religion habe, denn «re-
ligio» oder «Religion haben» heisst —
aus dem Altitalienischen herkommend
— Geheimwissen haben. Geheimwissen
wurde aber nur in Kulten weitergege-
ben, weshalb Religion immer mit Kul-
ten und auch im Christentum mit Ma-
gie zu tun hat. Das Wort Religion hat
urspriinglich absolut keine Beziehung
zu einem Gott, sei er personlicher
oder unpersdnlicher Art, aber es steht
mit Geheimem in Verbindung, denn
das God war das anzurufende Ge-
heimwesen. Wer heute behauptet Re-
ligion zu haben, sagt damit, dass er
mehr wissen will, als er natiirlicher-
weise wissen kann und nach seiner
eigenen Auffassung etwas in das Wort
hineindeutet. Dass uns die Umwelt
als Religionslose fiir schlecht hilt,
darf uns nicht schockieren, eines Ta-
ges wird dieselbe Umwelt sich als re-

den Herzlosen spielte und sich rithm-
te, niemals geweint zu haben, selbst
nicht beim Verlust von Vater, Mutter
und all den Seinen, wodurch er Dide-
rot sehr missfiel, weinte hemmungs-
los, als er Paris verlassen musste.
«Man hat mich von Paris getrennt,
man hat mir das Herz ausgerissen»,
schrieb er Madame d’Epinay, und
seine ganze Korrespondenz, die bis
kurz vor seinem Tode dauerte, war
ein einziges langes Bedauern. Dieser
Briefwechsel, den er zu zwei Dritteln
mit Madame d’Epinay, den Rest mit
seinen andern Pariser Freunden fiihr-
te, ist sein beriihmtestes franzosisches
Werk. Diese Briefe, die nie genug
gerihmt werden konnten, gehérten
ihrer Eigenart nach ebensosehr Ma-
dame d’Epinay wie dem gebildeten
Publikum an. Sie lassen auch das fort-
wihrende Bestreben Galianis, der sich
in dem sonst so reizvollen Neapel wie
in der Verbannung vorkam, erkennen,
mit dem wissenschaftlichen und ge-

sellschaftlichen Leben in Paris in Ver-
bindung zu bleiben.

Obschon er in Neapel noch viele und
hohe Aemter innehatte, konnte ihm
dieses «Leben ohne,Zerstreuung, ohne
Freunde, ohne Gastmihler und Abend-
gesellschaften, ohne Gesundheit,
ohne Liebe» nicht Paris ersetzen. Und
an dem Tage, an dem er Madame
d'Epinay durch den Tod verlor, sollte
auch seine Seele zerbrechen, und er
tberlebte sie nur um wenige Jahre.
«lch habe gelebt, ich habe weise Rat-
schlage erteilt, ich habe meinem Herrn
und meinem Staate gedient, ich habe
den Vater einer zahlreichen Familie
gespielt; ich habe mich in meinen
Schriften fiir das Gliick meiner Mit-
menschen eingesetzt. Und in dem Al-
ter, wo die Freundschaft am nétigsten
wird, verliere ich alle meine Freunde!
Ich habe alles verloren! Man iberlebt
seine Freunde nicht!»

Sainte-Beuve kommentiert diese Worte

so: «Brav, liebenswiirdiger Abbé, mit’

diesen Worten stehst du im nobelsten
Gegensatz zu den von dir immer ver-
kiindeten Grundsitzen, zu deiner an-
geblichen Herzlosigkeit, und so erst
bist du liebenswert!»
Am 50. Oktober 1787 ist Galiani, acht-
undfiinfzig Jahre alt, scherzend noch
im letzten Augenblick, gestorben,
gleich als ob er wusste, was wenige
Monate spiter in Frankreich kommen
sollte. Man weiss, dass Galiani trotz
seiner Eulenspiegeleien immer dar-
nach trachtete, andern Nutzen zu er-
weisen, das menschliche Leben rings
um sich zu verbessern. Und getreu
handelte er selbst nach dem Cheva-
lier in seinen «Dialogen»: «Der Fron-
dienst des Weisen besteht darin, den
Menschen Gutes zu tun.»

Werner Ohnemus

Geistlose kann man nicht begeistern, aber
fanatisieren kann man sie.
Marie von Ebner-Eschenbach

b



	Auf ein Wort

