
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 12

Rubrik: Aus meinem  Tagebuch

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus meinem Tagebuch
E. Brauchlin

«Führe mich nicht in Versuchung» — eine seltsame Bitte! Man bringt Gott damit

in Verdacht, ein Fallensteller zu sein, der es darauf abgesehen habe, Sünder

ins Garn zu bekommen, die vielleicht gar nicht gesündigt hätten, wenn
ihnen nicht die getarnte verlockende Falle gestellt worden wäre. — Solch ein
Gott gliche einem Vater, der dem Kinde Süssigkeiten in den Weg legt, um,
wenn es dann wirklich davon nascht, Grund zu haben, es zu bestrafen. — Welch
ein Bild menschlicher Unvollkommenheit sich die Menschen von ihrem Gott
machen!

Dummheit ist ein Dauerzustand, unheilbar. Dummheiten dagegen sind Abirrungen

vom Wege, den uns die kleinen Einsichten weisen, und Hessen sich bei
hinreichender Selbstdisziplin vermeiden.

Unter Glück ist irgend ein Behagen, ein Wohlbefinden (im unendlich vielfachen
Sinn des Wortes) zu verstehen, das dem einen aus klarer, dem andern aus trüber

Quelle zufliesst. Der Arzt fühlt sich glücklich, wenn ihm eine schwierige
Operation, der Dieb, wenn ihm ein ertragreicher Einbruch gelingt, die Mutter,
wenn sie ihr Kind gedeihen sieht, der Habgierige beim Wühlen in der vollen
Geldtruhe, der Liebende im Glauben an den vollkommenen Einklang mit der
Geliebten, und so weiter ad infinitum. Eines aber haben alle gemeinsam: Keines
wendet seinen Mund von der Quelle ab und sagt: Ich habe genug.

Wenn ich in Todesanzeigen lese «Er starb im hohen Alter von Jahren», so
scheint mir dies immer anzudeuten, es entspringe dem Gefühl der Hinterlas-
senen «es war nun wirklich Zeit», und die Beteuerungen des Schmerzes und
der Liebe vermögen diesen Eindruck nicht zu verwischen.

«Es lebt ein Gott, zu strafen und zu rächen», heisst es in Schillers «Wilhelm
Teil». Da fragt man sich unwillkürlich: Hat er nichts Besseres zu tun? Und die
Antwort: Als Ebenbild des Menschen, nein!

Du suchst die Schuld für eine Enttäuschung, einen Fehlschlag, ein Missgeschick?

Sieh zurück auf den Weg, den du gekommen bist; dort liegt sie irgendwo.

Sagen wir aber anstatt Schuld — Ursache.

Nur die Spuren dessen, der seinen eigenen Weg gegangen ist, bleiben sichtbar;

die andern gehen im allgemeinen Getrampel unter.

Das Kaleidoskop des Lebens. Wahrscheinlich hat man sich im Wandel der Zeiten,

d. h. im Zug der kulturellen Umgestaltungen und der damit verbundenen
Wandlungen in der Lebensauffassung und Lebensweise immer wieder gefragt:
Wohin führt das, wenn es so weitergeht? und dabei an eine Katastrophe
irgendwelcher Art gedacht. Und immer kam ein Zustand heraus, der den einen als

Fortschritt, den andern als Verirrung erschien und — das Leben ging weiter.

gründern des wissenschaftlichen
Sozialismus — Marx und Engels —

zurück. Bleiben wir nur bei Feuerbach.
Seine Schlussfolgerung aus der
Untersuchung der Vergangenheit lautete
«Der Mensch schuf Gott nach seinem
Bilde». Rückwärts war Feuerbach
Materialist — vorwärts suchte er sein Heil
in einer schwülstigen Erneuerung der
Religion. Feuerbachs Ausweichen von
den materialistischen Konsequenzen
seiner eigenen Erkenntnisse ist erklärbar.

Nietzsche uns heute als eine Art
Lehrer anzubieten ist einfach eine
Zumutung. Zur Prüfung sollte Engels

Schrift «Ludwig Feuerbach und der
Ausgang der klassischen Philosophie»
herangezogen werden.
Trotzdem sind solche Ueberlegungen
nicht das Wesentliche einer
Auseinandersetzung mit Nietzsche. Die
«falsche Moral und Ethik» ist in erster
Linie ein gesellschaftliches Problem und

nur sekundär eine Frage der Religion.
Dass man dabei heute nicht mehr
einfach von der Kirche und der Religion
oder dem Christentum sprechen kann,
steht auf einem anderen Blatt. Die
Differenzierungen innerhalb der
Religionsgemeinschaften — und Kirchen

— sind viel zu kompliziert, als dass
man ihnen mit Gleichheitszeichen nach
Nietzsche gerecht werden könnte.

Was aber unserem Verfasser nicht
aufgegangen ist, dürfte die Tatsache
sein, dass er sich selbst widerlegt hat.
Unsere Zitate aus dem Artikel von
Anderes beweisen, dass Nietzsche das

Christentum, die Kirchen und die Religion

nicht wegen des Gottesglaubens
angreift. Er wendet sich klar und
eindeutig gegen die menschlich-humanen
Aspekte jeder Religion — gegen die
Idee der umfassenden Brüderlichkeit
und gegen die Nächstenliebe. Nietzsche

sieht in diesen Seiten des
Christentums Hemmnisse für den neuen
«Uebermenschen» und für das «neue
Cäsarentum» (Spengler). Er will alle
Hemmnisse beseitigen, die der an
keinerlei menschliche Normen gebundenen

Bestie und der Errichtung einer
neuen Sklavengesellschaft entgegenstehen.

Nietzsche kritisiert also das Christentum

und die Religion nicht von links —

für Freidenker diskutierbar — sondern
von rechts, vom Standpunkt der
Bedingungen für die volle Entfaltung
eines Raubtiers, das vom «Willen zur
Macht» durchdrungen ist, und keinerlei

Rücksicht zu nehmen hat.

Die von Nietzsche ideell entworfene
«Persönlichkeit» fand ihre geschichtliche

Vollendung im deutschen SS-
Mann, im SS-Staat und in Buchenwald,
Auschwitz und Maidanek. Dort wurde
Nietzsches Herrenmoral praktiziert.
Die Ergebnisse sind bekannt. Ein
Freidenker hat heute nicht das Recht, sich
über diese geschichtlichen Erfahrungen

einfach hinwegzusetzen um über
Nietzsche vom Standpunkt der reinen,
klaren und sauberen Philosophie zu
sprechen. Der mögliche Einwand, dass
Nietzsche den Faschismus nicht
gewollt hat — und auch nicht kannte —

ändert nichts am Wesen der geschichtlichen

Erfahrungen. Dabei handelt es
sich noch nicht einmal in erster Linie
um die Konsequenzen für die
Arbeiterbewegung.

Man kann sich auch über einen anderen

Gesichtspunkt nicht einfach
hinwegsetzen wollen. Nietzsche war und
bleibt der Ideologe des aufkommenden

Imperialismus — Ablösung der
freien Konkurrenz durch das Monopol
— unter spezifisch deutschen histo-
rischen-gesellschaftlichen Verhältnissen.

117


	Aus meinem  Tagebuch

