
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 11

Artikel: Ich finde dich nicht mehr!

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411551

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die nazistische Wehrmacht in ständiger
Lebensgefahr im Lande lebte.
1935 veröffentlichte Hartwig «Die Krise
der Philosophie», 1949 die Schrift «Der
Existentialismus» und 1952 die
literarhistorische Studie «Hamlets Hemmungen».

Ein reiches, buntes Lebenswerk des in

seinem persönlichen Auftreten so
bescheidenen, grundgütigen Mannes, der
keinem eine Bitte abschlagen konnte,
sofern sie nur halbwegs erfüllbar war,
liegt vor uns, eines Mannes, der uns
noch viel zu sagen hätte, wenn ihn nicht

Ich finde dich nicht mehr!

I. Der grosse Dichter R. M. Rilke stand
sicher ausserhalb des Christenglaubens.

Immer wieder aber trieb ihn ein

geheimnisvoller Zwang, sich mit
seinem starken Einfühlungsvermögen in

rein biblische Stoffe hinein zu begeben

und sie von innen her so
umzudeuten, dass der Diesseitsmensch diesen

Gedichten mehr Verständnis
entgegenbringen kann als der gottgläubige

Christ. Da haben wir das Gedicht
«Der Oelbaum-Garten». Aber was ist
das für ein Jesus, der sich hier im

Garten Gethsemane in Schmerzen und

Aengsten windet! Es ist nicht, wie im

Neuen Testament, die Angst vor
seinem eigenen Leiden und Sterben, das
ihm den Angstschweiss aus den Poren
treibt; es sind ganz andere Fragen,
die ihn bedrücken; er ringt vielmehr
mit der bangen Frage nach dem Sein
Gottes, nach dem Sinn seiner eigenen
nunmehr verfehlten Lebensarbeit.
«Warum willst du, dass ich sagen soll,
du seiest? Ich finde dich ja nicht mehr,
weder in der Natur, noch in den anderen

Menschen, noch sonst irgendwo.
In deinem Auftrag habe ich es
unternommen, der Menschen Gram zu
lindern — und nun muss ich feststellen,
dass du ja gar nicht bist. Ich finde
dich nicht mehr!»
Der Leser wird bald merken, warum
ich diesen sonderbaren Notschrei Jesu
im Oelgarten der nachstehenden
Untersuchung voranstelle.
II. Vor dieselbe Frage: Ist Gott oder
ist er nicht? — stellt uns auch der
gläubige Christ Hans Friemond. Er ist
Kirchenfunkleiter des Senders «Freies
Berlin», in dieser Funktion also am
Bestand der Kirche und des Kirchenglaubens

interessiert. Er gibt denn auch

der Tod, den er als aufrechter Freidenker

niemals fürchtete, buchstäblich bei
der Arbeit — den Aufzeichnungen nach
einem Radiovortrag — überrascht und
ihm die Feder aus der Hand hätte
entgleiten lassen.

Möge der jetzige Anlass, sein 95.

Geburtstag, die Erinnerung an einen
Freidenker und Humanisten wecken, auf
den so herrlich die Worte Plutarchs
zutreffen: «. er ist früher gestorben, als

er von mir den verdienten Lohn für
seine Freundschaft empfangen konnte».

Friedrich Tramer

schliesslich eine von Rilke sich
abgrenzende christliche Antwort auf die

grosse Gottesfrage. Aber — und das
macht Friemond uns besonders
interessant — wie unheimlich nahe kommt
seine immerhin noch christlich
gemeinte Antwort (in Heft 7/67 p. 272

der bei Szczesny erscheinenden
Kulturkorrespondenz «Vorgänge») an den
Notschrei Jesu bei Rilke heran! Man
höre:
Unser christlicher Gewährsmann will
den Atheisten «aufs Maul schauen».
Er will von ihnen lernen, denn diese
Atheisten haben recht, haben hundertmal

recht. In der Welt selbst ist Gott
wirklich nicht zu finden. Jede göttliche
Immanenz wird abgelehnt; unsere
Diesseitswelt ist eine rein weltliche
Welt; jede andere Erfahrung trügt.
Abgelehnt wird aber auch die Vorstellung,

dass bruchlos irgendwo hoch
oben der Weltraum in einen Himmel
übergehe. Für die Frage nach der Zeit
gilt dieselbe Ablehnung; es ist ja nicht
so, dass die irdische Zeit bruchlos in

eine himmlische Ewigkeit übergehen
könnte. Und mit dem Atheismus
zusammen lehnt Friemond auch den
kausalen Gottesbeweis ab; Gott als erste
Ursache, Gott also als Schöpfer des
Ganzen, dieser Beweis ruht auf einem
schlichten Denkfehler. Wir wissen es
seit Kant: Das Kausalitätsgesetz gilt
ja nur in der Welt der Erfahrung, in

der Welt irdischer Realität also, die
wir erfahren, erkennen und messen
wollen. Das Kausalitätsgesetz greift
aber nirgends über das Ganze dieser
Welt hinaus. Es kann daher keine
Ursache für die Welt geben, weil es eine
Kausalität nur innerhalb dieser Welt
gibt. Es gibt keine Ursachenkette, die

an irgend einem Punkt aus der Welt
hinaus in einen Gott als Ursache
hineinführte. Damit wird Gott als Erklärung

innerweltlicher Zusammenhänge

gar nicht mehr benötigt; aus der Welt
hinaus führt unsere Erkenntnis nicht.
Darum verlangt der Atheismus, darin
absolut ehrlich und redlich, den
Verzicht auf jede Aussage über ein
mögliches Jenseits. Die Welt muss aus
sich selbst heraus erklärt werden, eine
andere Möglichkeit gibt es nicht. Bleibt
in dieser diesseitig-weltlichen Erklärung

noch ein unerklärter, ein
grundsätzlich unerklärbarer Rest, nun gut
— dieser Rest aber ist nie und nimmer
das, was der Christ unter Gott
versteht.

So weit einmal Friemond! Man wird
mir zugeben, dass er als Zeuge und
Gewährsmann für den Christenglauben

dem Atheismus, um der Wahrheit
willen, unerhört weit entgegenkommt;
dass er dem Atheismus bis auf
Ellbogenberührung nahe kommt. Mit
Genugtuung stellen wir fest, dass wir also
in allen diesen bisher so heiss umstrittenen

Fragen eben doch im Recht
waren; aber auch mit Bedauern darüber,
dass die Kirche mit allen ihren heutigen

Konzessionen das schwere
Unrecht und Leid, das sie den Opfern
ihrer früheren Rechthaberei und
Verfolgungssucht zugefügt hat, nicht
wiedergutmachen kann.

Auch in der Form der Auseinandersetzung

ist Friemond vornehm und in

keiner Weise aufdringlich. Er will sich
mit seinem Christenglauben den Atheisten

nicht aufdrängen und will sie
durchaus nicht bekehren; er belässt
ihnen ihre Berechtigung. Wohl aber will

er mit ihnen zusammenarbeiten: «Die

Aufgabe beider, Christen wie Atheisten,

wird es sein, in gemeinsamer
Solidarität in dieser Welt Humanität
zu verwirklichen. Sie werden diese

neue, humane Welt zusammen bauen
müssen und bauen dürfen. Sie werden
einander brauchen und einander
korrigieren und, wenn überhaupt, wird es
ihnen nur gemeinsam gelingen, die
Welt ein klein wenig menschlicher zu
machen.»

Diese vornehme Haltung verpflichtet
auch uns. Wenn wir jetzt prüfend auf
seine christlichen Positionen eingehen,
so geschieht das ohne alle kämpferische

Widerlegung und ohne alles
Auftrumpfen. Wir wollen einfach
zeigen, wo und warum sich die beiden
Wege trennen und warum es uns un-

103



Die Religion ist das Grab der Vernunft, sie hindert uns, in den Wissenschaften
Fortschritte zu machen. Kurz, die Religion zielt dahin ab, uns unter der Hoffnung eines anderen

als des gegenwärtigen Lebens, hier in dieser Welt unglücklich zu machen. Mit
einem Worte, um ein guter Christ zu sein, muss man unwissend sein, alles blindlings
glauben, was uns unsere Geistlichen lehren, allen Ergötzlichkeiten, Ehrenstellen und
Reichtümern entsagen, einsam in einer Wüste leben, Eltern und Freunde verlassen und
ledig bleiben, kurz alles tun, was wider die Natur ist. Friedrich der Grosse

möglich ist, von unseren festen
weltanschaulichen Positionen aus den

Weg des gläubigen Christen Friemond
zu gehen.

Der Christ Friemond hält, um seinen
Glauben behalten zu können, an
folgenden Thesen fest:
a) An der Grenze menschlicher
Erkenntnismöglichkeit regen sich in den
tieferen Schichten des Menschen Fragen

und Wünsche, die er nicht
loswerden kann und die Antwort
erheischen. Die Vernunft des Menschen
will sich einem Sinn überantworten,
der ihr gnadenhaft geschenkt ist. Der
Christ vertraut hier dem persönlichen
Selbstzeugnis im Gottmenschen Christus.

Jetzt wird die Vernunft frei zur
Erkenntnis Gottes, der dieser Welt
zwar transzendent, aber doch ihr

Schöpfer und Herr ist.

Unsere Antwort: Mit Friemond zusammen

lehnt der moderne Atheismus
jede über die Welt hinausgehende
Erkenntnismöglichkeit ab. Der moderne
Atheismus geht hier noch einen Schritt
weiter. Er hat gute Gründe, nicht nur
im Raum der Erkenntnis, sondern auch
im Raum der Seinsfrage, also der On-
tologie, einen Entscheid zu fällen und

zu vertreten; und hier lautet sein
Entscheid: Eine zweite Seinswelt, eine
Gotteswelt also, hat keine Seinsmöglichkeit.

Der Atheismus stützt sich also
nicht nur auf das Schweigen der
Erkenntnis, sondern auf den wohl
begründeten Entscheid in der Seinsfrage:
Es gibt nur eine Welt! Diesem ontolo-
gischen Entscheid fügt sich der Atheist,

auch wenn es ihm aus persönlichen

Gründen vielleicht schwerfällt;
er weiss, dass das Sein sich niemals
den Wünschen und Hoffnungen des
Menschen fügt; umgekehrt — der
Mensch tut gut daran, wenn er sich
den grundlegenden ontologischen
Einsichten beugt.
Friemond weiss, dass wir alles aus der
Welt selbst heraus erklären müssen.
Der Atheismus zieht daraus die
Konsequenz und sagt: Auch die Religion
müssen wir demnach aus der Welt
selbst heraus erklären; auch die christliche

Religion, sie macht hier keine
Ausnahme; auch die Wünsche,
Hoffnungen und Phantasien des
christgläubigen Menschen. Und diese
Erklärungen der Religion aus der Welt
selbst heraus sind Thema und
Aufgabe der Religionswissenschaft und
der Religionsphilosophie. Friemond
berührt diese Aufgaben und Möglich¬

keiten der Religionswissenschaft mit
keinem Wort. Der Atheismus aber
darf dieser Aufgabe nicht aus dem
Wege gehen, er muss sie nach bestem
Wissen und Können lösen; er muss
auch den christlichen Gottes- und

Offenbarungsglauben aus der Welt heraus

erklären.
b) Friemond meint, der Heilsplan Gottes

verpflichte den Menschen zur
Mitarbeit an der Entwicklung der Welt;
zur Mitarbeit auch in der sozialen Frage

und in der Hilfeleistung an die
unterentwickelten Völker. Friemond ist
aber ehrlich genug zuzugeben, dass
an dieser Entwicklung des Diesseits
die gottfreie Energie des Atheismus
bedeutend mehr geleistet hat als der
Christenglaube. Wir danken ihm für
diese anständige Berichtigung, fügen
aber von uns aus hinzu: Wissen wir,
dass es keine Gotteswelt und also
auch keinen Gott gibt, so fragen wir
ganz folgerichtig auch nicht nach
einem Heilsplan Gottes.
c) Friemond: Der Christenglaube hält
fest an dem absoluten, unersetzlichen
und gottunmittelbaren Wert jedes
einzelnen Menschen. Des Atheismus Lehren

und Planungen gehen zu leicht
über diese Werte hinweg und opfern
das Menschensubjekt auf dem Altar
ihrer Utopien.
Unsere Antwort: Wir bitten unseren
Gesprächspartner Friemond, sich wieder

einmal in der Geschichte des
Christentums umzusehen. Gewiss
haben diesseitige Menschenplanungen
sich da und dort über den Wert des
Einzelmenschen hinweggesetzt; aber
im Vergleich mit den Vergewaltigungen

durch die christliche Kirche halten

sich die Untaten beider Mächte,
des christlichen Theismus und des

Atheismus, ziemlich genau die Waage.
Wir wissen uns unserem Dialogpartner

zu grossem Dank verpflichtet für
seine anständige Einstellung und für
sein Bemühen, dem Atheismus nach

allen Seiten hin gerecht zu werden.
Die Kirchen haben uns in dieser
Hinsicht bisher nicht verwöhnt. Wir hoffen,

Friemonds Vorbild werde sich in

den kommenden schweren
Auseinandersetzungen durchzusetzen vermö¬

gen. Aber die anständigsten Vorbilder
können realistisch gebundene Wahrheit

und Stichhaltigkeit weder ersetzen

noch schaffen. Auch beim besten
Willen, mit Friemond zusammen uns
aufzumachen zur Suche nach seinem
Gott nicht mehr finden, weder inner-
noch ausserhalb der Welt. Es bleibt bei

uns bei der Feststellung des Rilke-
Jesus: «Ich finde dich nicht mehr!»

Omikron

Dank,

herzlichen Dank all den Gesinnungsfreunden,

die an meinem 90. Geburtstag

meiner gedacht haben. Herzlichen
Dank Alwin Hellmann für seine
anerkennenden Worte. Ich möchte diese
aber nicht für mich allein beanspruchen,

sondern sie weitergeben an die

Gesinnungsfreunde, die auch in

uneigennütziger Weise am Bau und an

der Erhaltung unserer Freigeistigen
Vereinigung mitgearbeitet haben oder
es jetzt tun. Es ist doch so, dass sich

stets, wenn in unsern Reihen eine
Lücke entstanden war oder eine
besondere Aufgabe an uns herantrat,
von irgendwoher, vielleicht ganz
unerwartet, Bereitschaft zeigte, das Nötige
zu tun. Darum braucht uns um die
Zukunft nicht bange zu sein. Die gute
Sache, der wir dienen, hat es in sich,
in die Zukunft hineinzuwachsen; sie
wird stets ihre Menschen finden.
Danken möchte ich auch dem Schriftleiter

des «Freidenkers» dafür, dass er
für diese persönliche Angelegenheit
so viel Raum zur Verfügung gestellt
hat, danken im besondern auch Frau
Susi Pauli-Wenger für die verständnisvolle

Beleuchtung meiner literarischen

Tätigkeit ausserhalb des
weltanschaulich umgrenzten Gebietes.
Beifügen möchte ich aber auch noch
meinen eigenen Wunsch, der darin
besteht, mein Erdenwallen möge nicht
länger dauern, als meine physischen
und geistigen Kräfte zu einem sinnvollen

Leben noch hinreichen.
Frohen Gruss!
E. Brauchlin

104


	Ich finde dich nicht mehr!

