Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 50 (1967)

Heft: 11

Artikel: Ich finde dich nicht mehr!

Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411551

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

die nazistische Wehrmacht in stiandiger
Lebensgefahrim Lande lebte.

1935 verdffentlichte Hartwig «Die Krise
der Philosophie», 1949 die Schrift «Der
Existentialismus» und 1952 die literar-
historische Studie «Hamlets Hemmun-
gen».

Ein reiches, buntes Lebenswerk des in
seinem persénlichen Auftreten so be-
scheidenen, grundgiitigen Mannes, der
keinem eine Bitte abschlagen konnte,
sofern sie nur halbwegs erfiillbar war,
liegt vor uns, eines Mannes, der uns
noch viel zu sagen hitte, wenn ihn nicht

Ich finde dich nicht mehr!

I. Der grosse Dichter R. M. Rilke stand
sicher ausserhalb des Christenglau-
bens. Immer wieder aber trieb ihn ein
geheimnisvoller Zwang, sich mit sei-
nem starken Einfiihlungsvermégen in
rein biblische Stoffe hinein zu bege-
ben und sie von innen her so umzu-
deuten, dass der Diesseitsmensch die-
sen Gedichten mehr Versténdnis ent-
gegenbringen kann als der gottgliu-
bige Christ. Da haben wir das Gedicht
«Der Oelbaum-Garten». Aber was ist
das fiir ein Jesus, der sich hier im
Garten Gethsemane in Schmerzen und
Aengsten windet! Es ist nicht, wie im
Neuen Testament, die Angst vor sei-
nem eigenen Leiden und Sterben, das
ihm den Angstschweiss aus den Poren
treibt; es sind ganz andere Fragen,
die ihn bedriicken; er ringt vielmehr
mit der bangen Frage nach dem Sein
Gottes, nach dem Sinn seiner eigenen
nunmehr  verfehlten Lebensarbeit.
«Warum willst du, dass ich sagen soll,
du seiest? Ich finde dich ja nicht mehr,
weder in der Natur, noch in den ande-
ren Menschen, noch sonst irgendwo.
In deinem Auftrag habe ich es unter-
nommen, der Menschen Gram zu lin-
dern — und nun muss ich feststellen,
dass du ja gar nicht bist. Ich finde
dich nicht mehr!»

Der Leser wird bald merken, warum
ich diesen sonderbaren Notschrei Jesu
im Oelgarten der nachstehenden Un-
tersuchung voranstelle.

Il. Vor dieselbe Frage: Ist Gott oder
ist er nicht? — stellt uns auch der
glaubige Christ Hans Friemond. Er ist
Kirchenfunkleiter des Senders «Freies
Berlin», in dieser Funktion also am Be-
stand der Kirche und des Kirchenglau-
bens interessiert. Er gibt denn auch

der Tod, den er als aufrechter Freiden-
ker niemals fiirchtete, buchstéblich bei
der Arbeit — den Aufzeichnungen nach
einem Radiovortrag — iiberrascht und
ihm die Feder aus der Hand hitte ent-
gleiten lassen.

Mége der jetzige Anlass, sein 95. Ge-
burtstag, die Erinnerung an einen Frei-
denker und Humanisten wecken, auf
den so herrlich die Worte Plutarchs zu-
treffen: «. .. er ist friher gestorben, als
er von mir den verdienten Lohn fur
seine Freundschaft empfangen konn-
te». Friedrich Tramer

schliesslich eine von Rilke sich ab-
grenzende christliche Antwort auf die
grosse Gottesfrage. Aber — und das
macht Friemond uns besonders inter-
essant — wie unheimlich nahe kommt
seine immerhin noch christlich ge-
meinte Antwort (in Heft 7/67 p. 272
der bei Szczesny erscheinenden Kul-
turkorrespondenz «Vorgénge») an den
Notschrei Jesu bei Rilke heran! Man
hore:

Unser christlicher Gewahrsmann will
den Atheisten «aufs Maul schauen».
Er will von ihnen lernen, denn diese
Atheisten haben recht, haben hundert-
mal recht. In der Welt selbst ist Gott
wirklich nicht zu finden. Jede géttliche
Immanenz wird abgelehnt; unsere
Diesseitswelt ist eine rein weltliche
Welt; jede andere Erfahrung triigt. Ab-
gelehnt wird aber auch die Vorstel-
lung, dass bruchlos irgendwo hoch
oben der Weltraum in einen Himmel
tibergehe. Fiir die Frage nach der Zeit
gilt dieselbe Ablehnung; es ist ja nicht
so, dass die irdische Zeit bruchlos in
eine himmlische Ewigkeit iibergehen
kénnte. Und mit dem Atheismus zu-
sammen lehnt Friemond auch den kau-
salen Gottesbeweis ab; Gott als erste
Ursache, Gott also als Schdpfer des
Ganzen, dieser Beweis ruht auf einem
schlichten Denkfehler. Wir wissen es
seit Kant: Das Kausalitatsgesetz gilt
ja nur in der Welt der Erfahrung, in
der Welt irdischer Realitit also, die
wir erfahren, erkennen und messen
wollen. Das Kausalitdtsgesetz greift
aber nirgends iiber das Ganze dieser
Welt hinaus. Es kann daher keine Ur-
sache fiir die Welt geben, weil es eine
Kausalitdt nur innerhalb dieser Welt
gibt. Es gibt keine Ursachenkette, die

an irgend einem Punkt aus der Welt
hinaus in einen Gott als Ursache hin-
einfiihrte. Damit wird Gott als Erkla-
rung innerweltlicher Zusammenhinge
gar nicht mehr benétigt; aus der Welt
hinaus fiihrt unsere Erkenntnis nicht.
Darum verlangt der Atheismus, darin
absolut ehrlich und redlich, den Ver-
zicht auf jede Aussage iiber ein még-
liches Jenseits. Die Welt muss aus
sich selbst heraus erklidrt werden, eine
andere Méglichkeit gibt es nicht. Bleibt
in dieser diesseitig-weltlichen Erkla-
rung noch ein unerklérter, ein grund-
sétzlich unerkldrbarer Rest, nun gut
— dieser Rest aber ist nie und nimmer
das, was der Christ unter Gott ver-
steht.

So weit einmal Friemond! Man wird
mir zugeben, dass er als Zeuge und
Gewidhrsmann fiir den Christenglau-
ben dem Atheismus, um der Wahrheit
willen, unerhort weit entgegenkommt;
dass er dem Atheismus bis auf Ell-
bogenberiihrung nahe kommt. Mit Ge-
nugtuung stellen wir fest, dass wir also
in allen diesen bisher so heiss umstrit-
tenen Fragen eben doch im Recht wa-
ren; aber auch mit Bedauern dariiber,
dass die Kirche mit allen ihren heuti-
gen Konzessionen das schwere Un-
recht und Leid, das sie den Opfern
ihrer frilheren Rechthaberei und Ver-
folgungssucht zugefiigt hat, nicht wie-
dergutmachen kann.

Auch in der Form der Auseinanderset-
zung ist Friemond vornehm und in
keiner Weise aufdringlich. Er will sich
mit seinem Christenglauben den Athe-
isten nicht aufdringen und will sie
durchaus nicht bekehren; er beldsst
ihnen ihre Berechtigung. Wohl aber will
er mit ihnen zusammenarbeiten: «Die
Aufgabe beider, Christen wie Athe-
isten, wird es sein, in gemeinsamer
Solidaritat in dieser Welt Humanitat
zu verwirklichen. Sie werden diese
neue, humane Welt zusammen bauen
missen und bauen diirfen. Sie werden
einander brauchen und einander korri-
gieren und, wenn Utberhaupt, wird es
ihnen nur gemeinsam gelingen, die
Welt ein klein wenig menschlicher zu
machen.»

Diese vornehme Haltung verpflichtet
auch uns. Wenn wir jetzt priifend auf
seine christlichen Positionen eingehen,
so geschieht das ohne alle kampfe-
rische Widerlegung und ohne alles
Auftrumpfen. Wir wollen einfach zei-
gen, wo und warum sich die beiden
Wege trennen und warum es uns un-

103



mdglich ist, von unseren festen welt-
anschaulichen Positionen aus den
Weg des gldubigen Christen Friemond
zu gehen.

Der Christ Friemond hilt, um seinen
Glauben behalten zu kénnen, an fol-
genden Thesen fest:

a) An der Grenze menschlicher Er-
kenntnismdéglichkeit regen sich in den
tieferen Schichten des Menschen Fra-
gen und Winsche, die er nicht los-
werden kann und die Antwort erhei-
schen. Die Vernunft des Menschen
will sich einem Sinn {iberantworten,
der ihr gnadenhaft geschenkt ist. Der
Christ vertraut hier dem personlichen
Selbstzeugnis im Gottmenschen Chri-
stus. Jetzt wird die Vernunft frei zur
Erkenntnis Gottes, der dieser Welt
zwar transzendent, aber doch ihr
Schépfer und Herr ist.

Unsere Antwort: Mit Friemond zusam-
men lehnt der moderne Atheismus
jede Uber die Welt hinausgehende Er-
kenntnismoglichkeit ab. Der moderne
Atheismus geht hier noch einen Schritt
weiter. Er hat gute Griinde, nicht nur
im Raum der Erkenntnis, sondern auch
im Raum der Seinsfrage, also der On-
tologie, einen Entscheid zu fillen und
zu vertreten; und hier lautet sein Ent-
scheid: Eine zweite Seinswelt, eine
Gotteswelt also, hat keine Seinsmdg-
lichkeit. Der Atheismus stiitzt sich also
nicht nur auf das Schweigen der Er-
kenntnis, sondern auf den wohl be-
grundeten Entscheid in der Seinsfrage:
Es gibt nur eine Welt! Diesem ontolo-
gischen Entscheid fiigt sich der Athe-
ist, auch wenn es ihm aus persén-

lichen Griinden vielleicht schwerfillt; -

er weiss, dass das Sein sich niemals
den Wiinschen und Hoffnungen des
Menschen fiigt; umgekehrt — der
Mensch tut gut daran, wenn er sich
den grundlegenden ontologischen Ein-
sichten beugt.

Friemond weiss, dass wir alles aus der
Welt selbst heraus erkldren miissen.
Der Atheismus zieht daraus die Kon-
sequenz und sagt: Auch die Religion
missen wir demnach aus der Welt
selbst heraus erkldren; auch die christ-
liche Religion, sie macht hier keine
Ausnahme; auch die Wiinsche, Hoff-
nungen und Phantasien des christ-
glaubigen Menschen. Und diese Erkla-
rungen der Religion aus der Welt
selbst heraus sind Thema und Auf-
gabe der Religionswissenschaft und
der Religionsphilosophie. Friemond
berihrt diese Aufgaben und Méglich-

104

Die Religion ist das Grab der Vernunft, sie hindert uns, in den Wissenschaften Fort-
schritte zu machen. Kurz, die Religion zielt dahin ab, uns unter der Hoffnung eines ande-
ren als des gegenwirtigen Lebens, hier in dieser Welt ungliicklich zu machen. Mit
einem Worte, um ein guter Christ zu sein, muss man unwissend sein, alles blindlings
glauben, was uns unsere Geistlichen lehren, allen Ergotzlichkeiten, Ehrenstellen und
Reichtiimern entsagen, einsam in einer Wiiste leben, Eltern und Freunde verlassen und

ledig bleiben, kurz alles tun, was wider die Natur ist.

Friedrich der Grosse

keiten der Religionswissenschaft mit
keinem Wort. Der Atheismus aber
darf dieser Aufgabe nicht aus dem
Wege gehen, er muss sie nach bestem
Wissen und Koénnen |&sen; er muss
auch den christlichen Gottes- und Of-
fenbarungsglauben aus der Welt her-
aus erklaren.

b) Friemond meint, der Heilsplan Got-
tes verpflichte den Menschen zur Mit-
arbeit an der Entwicklung der Welt;
zur Mitarbeit auch in der sozialen Fra-
ge und in der Hilfeleistung an die
unterentwickelten Vélker. Friemond ist
aber ehrlich genug zuzugeben, dass
an dieser Entwicklung des Diesseits
die gottfreie Energie des Atheismus
bedeutend mehr geleistet hat als der
Christenglaube. Wir danken ihm fiir
diese anstidndige Berichtigung, fiigen
aber von uns aus hinzu: Wissen wir,
dass es keine Gotteswelt und also
auch keinen Gott gibt, so fragen wir
ganz folgerichtig auch nicht nach
einem Heilsplan Gottes.

c) Friemond: Der Christenglaube hilt
fest an dem absoluten, unersetzlichen
und gottunmittelbaren Wert jedes ein-
zelnen Menschen. Des Atheismus Leh-
ren und Planungen gehen zu leicht
uber diese Werte hinweg und opfern
das Menschensubjekt auf dem Altar
ihrer Utopien.

Unsere Antwort: Wir bitten unseren
Gesprichspartner Friemond, sich wie-
der einmal in der Geschichte des
Christentums umzusehen. Gewiss ha-
ben diesseitige Menschenplanungen
sich da und dort iiber den Wert des
Einzelmenschen hinweggesetzt; aber
im Vergleich mit den Vergewaltigun-
gen durch die christliche Kirche hal-
ten sich die Untaten beider Maichte,
des christlichen Theismus und des
Atheismus, ziemlich genau die Waage.
Wir wissen uns unserem Dialogpart-
ner zu grossem Dank verpflichtet fur
seine anstidndige Einstellung und fir
sein Bemiihen, dem Atheismus nach
allen Seiten hin gerecht zu werden.
Die Kirchen haben uns in dieser Hin-
sicht bisher nicht verwshnt. Wir hof-
fen, Friemonds Vorbild werde sich in
den kommenden schweren Auseinan-
dersetzungen durchzusetzen vermo-

gen. Aber die anstandigsten Vorbilder
kénnen realistisch gebundene Wahr-
heit und Stichhaltigkeit weder erset-
zen noch schaffen. Auch beim besten
Willen, mit Friemond zusammen uns
aufzumachen zur Suche nach seinem
Gott nicht mehr finden, weder inner-
noch ausserhalb der Welt. Es bleibt bei
uns bei der Feststellung des Rilke-
Jesus: «Ich finde dich nicht mehr!»
Omikron

Dank,

herzlichen Dank all den Gesinnungs-
freunden, die an meinem 90. Geburts-
tag meiner gedacht haben. Herzlichen
Dank Alwin Hellmann fiir seine aner-
kennenden Worte. Ich méchte diese
aber nicht fiir mich allein beanspru-
chen, sondern sie weitergeben an die
Gesinnungsfreunde, die auch in un-
eigenniitziger Weise am Bau und an
der Erhaltung unserer Freigeistigen
Vereinigung mitgearbeitet haben oder
es jetzt tun. Es ist doch so, dass sich
stets, wenn in unsern Reihen eine
Licke entstanden war oder eine be-
sondere Aufgabe an uns herantrat,
von irgendwoher, vielleicht ganz uner-
wartet, Bereitschaft zeigte, das Notige
zu tun. Darum braucht uns um die Zu-
kunft nicht bange zu sein. Die gute
Sache, der wir dienen, hat es in sich,
in die Zukunft hineinzuwachsen; sie
wird stets ihre Menschen finden.
Danken méchte ich auch dem Schrift-
leiter des «Freidenkers» dafiir, dass er
fur diese persénliche Angelegenheit
so viel Raum zur Verfugung gestellt
hat, danken im besondern auch Frau
Susi Pauli-Wenger fiir die versténd-
nisvolle Beleuchtung meiner literari-
schen Tiatigkeit ausserhalb des welt-
anschaulich umgrenzten Gebietes.
Beifligen méchte ich aber auch noch
meinen eigenen Wunsch, der darin
besteht, mein Erdenwallen mége nicht
langer dauern, als meine physischen
und geistigen Kréfte zu einem sinnvol-
len Leben noch hinreichen.

Frohen Gruss!

E. Brauchlin



	Ich finde dich nicht mehr!

