Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 11

Artikel: Zur Erinnerung an Professor Theodor Hartwig
Autor: Tramer, Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411549

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

soeben von Friedrich Heer in seinem
Buch «Gottes erste Liebe — 2000 Jahre
Judentum und Christentum — Genesis
des osterreichischen Katholiken Adolf
Hitler» aufgedeckt worden (siehe die
Besprechung von Walter Gyssling in
der Oktobernummer des «Freiden-
kers»). Beschimpft werden die Juden
in Biichlis Legenden nicht, im Gegen-
satz zu den mit fanatischen Judenver-
dammungen gewiirzten Schriften der
Heiligen und Kirchenlehrer Hilarius,
Chrysostomus, Hieronymus, Ambrosius,
Bernhard von Clairvaux, Thomas von
Aquin und last not least Martin Luthers,
der hierin gut katholisch dachte.

Wiinscht der «Beobachter», dass die
Werke dieser Manner, oder gar, dass
die Evangelien, zumal das vierte, von
den vielen ankligerischen Erwahnun-
gen der Juden gereinigt werden? Pila-
tus selber sagt im Johannesevangelium
zu Jesus, das Volk und die Hohenprie-
ster hatten ihn zur Aburteilung tber-
liefert (Joh. 18, 35), und bei Matthdus
(27, 25) lesen wir, das ganze vor Pilatus
versammelte Volk habe den Tod Jesu
gefordert. Es war im {brigen stets ge-
brauchlich, in beilaufigen Erwéhnungen
solcher Ereignisse das Volk statt der
verantwortlichen Volksfiihrer zu nen-
nen. In Texten, die nichtspeziellvonden
betreffenden Vorgéngen handeln, wird
die Aussage, die Ziircher hatten Frisch-
hans Teiling und Hans Waldmann oder
die Berner hitten Major Davel und Sa-
muel Henzi hingerichtet, gewiss nicht
anstdssig wirken. Die besondere Viru-
lenz der entsprechenden Aussage iiber
die Juden und Jesus ist ein weitlaufiges
Problem, das meines Erachtens auf die
Absurditat des biblischen Offenba-
rungsglaubens zuriickgeht. Nur auf des-
sen Grund konnte die christliche An-
klage auf Gottesmord konstruiert wer-
den.

Wollte man zimperlich sein, so wére
die grosse Rolle, die in Biichlis Legen-
den (und in unzdhligen anderen) der
Teufel und seine Gesellen spielen,
eher ein Grund zu padagogischer Be-
sorgnis. Aber diesbeziiglich miisste
«Der Schweizerische Beobachter» zu-
erst im eigenen Haus zum Rechten se-
hen. In der Nummer vom 31. Mérz die-
ses Jahres brachte er die Erzéhlung
«Die Rache des Paters» von Gertrude
Atherton. Darin droht ein Missionspa-
ter vom Typ «Rauhe Schale, guter
Kern» einem unverheirateten indiani-
schen Parchen «hundert Jahre gerdste-
tes Fleisch fuir eine Woche (stindiger)

102

Liebe» an. Mittels der Teufels- und
Hollenlehre hat die rémisch-katholi-
sche Kirche viele Jahrhunderte lang
die Menschen gequilt und ausgebeu-
tet — und unser «Beobachter» serviert
das infame Dogma als Wiirze einer ge-
mitvollen Schmunzelgeschichte. In
Anbetracht seiner sonstigen Gescheit-

heit konnte man dies, seinen eigenen
Ausdruck anwendend, eine Gedanken-
losigkeit sondergleichen nennen. Indes
ist die Gedankenlosigkeit in Religions-
dingen ein Uebel, dessen Erschei-
nungsformen gar nicht zu zidhlen und
gegeneinander abzuschéatzen sind.
Robert Machler

Zur Erinnerung an Professor Theodor Hartwig

Am 25. November dieses Jahres wire
ein Mann, dessen Lebenswerk unge-
achtet der Schwierigkeiten und Hinder-
nisse, die ihm im katholisch regierten
Oesterreich als Mittelschulprofessor
bereitet wurden, dem Humanismus und
dem Freidenkertum restlos gewidmet
war, 95 Jahre alt geworden.

Die heute schon fast legendér geworde-
ne Gestalt Theodor Hartwigs war schon
friher von mir aus Anlass seines 80.
Geburtstages im Novemberheft 1952
dieser Zeitschrift, aus Anlass seines
Todes (b. Februar 1958) im Marzheft
1958 und zur 90. Wiederkehr seines Ge-
burtstages am 25. November 1962 Ge-
genstand einer ausfiihrlichen Wiirdi-
gung seines Lebenswerkes und seiner
einzigartigen, dem sozialistisch-huma-
nistischen Bildungsideal gewidmeten
Personlichkeit geworden.

Seine in zahlreichen Buchveréffent-
lichungen und in Zeitschriftenaufsitzen
niedergelegten Gedanken, die er als
leidenschaftlicher, von einem Wahr-
heits- und Gerechtigkeitsgefiihl erfull-
ter Forscher in Wort und Schrift seinen
Lesern und Zuhtrern vorgetragen hat,
leben fort und werden noch lange fort-
wirken, auch «wenn der Leib in Staub
zerfallen».

Denn auf dem iiberreichen Felde der
freigeistigen Weltanschauung hat Hart-
wig zu verschiedenen Problemen Stel-
lung genommen und nicht nur philoso-
phiegeschichtliche, ethische, psycholo-
gische, literarhistorische und politische
Probleme tiefschiirfend und eingehend
behandelt, wovon die zum Teil noch
unverdffentlichten Manuskripte ein be-
redtes Zeugnis ablegen — ich habe das

Verzeichnis dieser Schriften im Marz-
heft 1958 des «Freidenkers» im An-
schluss meines Nachrufs angefiihrt —,
sondern er ist auch als ein mutiger, un-
erschrockener Vorkdmpfer in rein welt-
anschaulich-religidsen Fragen wieder-
holt aufgetreten, so als er, vom Bund
proletarischer Freidenker in Rheinland-
Westfalen nach Essen berufen, an fiinf
aufeinanderfolgenden Tagen (7. bis 11.
Januar 1926) in grossen &ffentlichen
Versammlungen mit dem bekannten
Kapuzinerpater Columban iiber Kirche
und Freiheit, Religion und Sittlichkeit,
Jesus oder Karl Marx und andere ak-
tuelle Probleme diskutierte, ein Gegen-
stiick zu der von Heine so kdstlich ge-
schilderten Disputation in der Aula zu
Toledo . ..

Dieses hochinteressante weltanschau-
liche Rededuell zwischen einem promi-
nenten Vertreter der Kirche und einem
Vorkampfer des freien Gedankens und
des Sozialismus, das uns die weit iiber-
legene Kampfesmethode Hartwigs,
seine umfassende Kenntnis der ein-
schlagigen Literatur und last not least
seine Schlagfertigkeit im vollen Lichte
zeigt, ist als Broschiire unter dem Titel
«Mit oder ohne Gott» im Verlag R.
Cerny, Wien, 1926 erschienen.

1927 erschien seine «Einfilhrung in die
materialistische Geschichtsauffassung,
Soziologie und Sozialismus», 1929 «Hi-
storischer Monismus», 1933 die fiir ihn
mit grossen Gefahren verbundene
Kampfschrift «Der Faschismus in
Deutschland», da dieses Werk in der
Zeit des sogenannten «Protektorates»
in Béhmen gedruckt wurde und der
Autor in der Zeit der Besetzung durch

Die Maske des Bosen

An meiner Wand héngt ein japanisches Holzwerk,
Maske eines bésen Ddmons, bemalt mit Goldlack.

Mitfithlend sehe ich
Die geschwollenen Stirnadern, andeutend
Wie anstrengend es ist, bose zu sein.

Bert Brecht



die nazistische Wehrmacht in stiandiger
Lebensgefahrim Lande lebte.

1935 verdffentlichte Hartwig «Die Krise
der Philosophie», 1949 die Schrift «Der
Existentialismus» und 1952 die literar-
historische Studie «Hamlets Hemmun-
gen».

Ein reiches, buntes Lebenswerk des in
seinem persénlichen Auftreten so be-
scheidenen, grundgiitigen Mannes, der
keinem eine Bitte abschlagen konnte,
sofern sie nur halbwegs erfiillbar war,
liegt vor uns, eines Mannes, der uns
noch viel zu sagen hitte, wenn ihn nicht

Ich finde dich nicht mehr!

I. Der grosse Dichter R. M. Rilke stand
sicher ausserhalb des Christenglau-
bens. Immer wieder aber trieb ihn ein
geheimnisvoller Zwang, sich mit sei-
nem starken Einfiihlungsvermégen in
rein biblische Stoffe hinein zu bege-
ben und sie von innen her so umzu-
deuten, dass der Diesseitsmensch die-
sen Gedichten mehr Versténdnis ent-
gegenbringen kann als der gottgliu-
bige Christ. Da haben wir das Gedicht
«Der Oelbaum-Garten». Aber was ist
das fiir ein Jesus, der sich hier im
Garten Gethsemane in Schmerzen und
Aengsten windet! Es ist nicht, wie im
Neuen Testament, die Angst vor sei-
nem eigenen Leiden und Sterben, das
ihm den Angstschweiss aus den Poren
treibt; es sind ganz andere Fragen,
die ihn bedriicken; er ringt vielmehr
mit der bangen Frage nach dem Sein
Gottes, nach dem Sinn seiner eigenen
nunmehr  verfehlten Lebensarbeit.
«Warum willst du, dass ich sagen soll,
du seiest? Ich finde dich ja nicht mehr,
weder in der Natur, noch in den ande-
ren Menschen, noch sonst irgendwo.
In deinem Auftrag habe ich es unter-
nommen, der Menschen Gram zu lin-
dern — und nun muss ich feststellen,
dass du ja gar nicht bist. Ich finde
dich nicht mehr!»

Der Leser wird bald merken, warum
ich diesen sonderbaren Notschrei Jesu
im Oelgarten der nachstehenden Un-
tersuchung voranstelle.

Il. Vor dieselbe Frage: Ist Gott oder
ist er nicht? — stellt uns auch der
glaubige Christ Hans Friemond. Er ist
Kirchenfunkleiter des Senders «Freies
Berlin», in dieser Funktion also am Be-
stand der Kirche und des Kirchenglau-
bens interessiert. Er gibt denn auch

der Tod, den er als aufrechter Freiden-
ker niemals fiirchtete, buchstéblich bei
der Arbeit — den Aufzeichnungen nach
einem Radiovortrag — iiberrascht und
ihm die Feder aus der Hand hitte ent-
gleiten lassen.

Mége der jetzige Anlass, sein 95. Ge-
burtstag, die Erinnerung an einen Frei-
denker und Humanisten wecken, auf
den so herrlich die Worte Plutarchs zu-
treffen: «. .. er ist friher gestorben, als
er von mir den verdienten Lohn fur
seine Freundschaft empfangen konn-
te». Friedrich Tramer

schliesslich eine von Rilke sich ab-
grenzende christliche Antwort auf die
grosse Gottesfrage. Aber — und das
macht Friemond uns besonders inter-
essant — wie unheimlich nahe kommt
seine immerhin noch christlich ge-
meinte Antwort (in Heft 7/67 p. 272
der bei Szczesny erscheinenden Kul-
turkorrespondenz «Vorgénge») an den
Notschrei Jesu bei Rilke heran! Man
hore:

Unser christlicher Gewahrsmann will
den Atheisten «aufs Maul schauen».
Er will von ihnen lernen, denn diese
Atheisten haben recht, haben hundert-
mal recht. In der Welt selbst ist Gott
wirklich nicht zu finden. Jede géttliche
Immanenz wird abgelehnt; unsere
Diesseitswelt ist eine rein weltliche
Welt; jede andere Erfahrung triigt. Ab-
gelehnt wird aber auch die Vorstel-
lung, dass bruchlos irgendwo hoch
oben der Weltraum in einen Himmel
tibergehe. Fiir die Frage nach der Zeit
gilt dieselbe Ablehnung; es ist ja nicht
so, dass die irdische Zeit bruchlos in
eine himmlische Ewigkeit iibergehen
kénnte. Und mit dem Atheismus zu-
sammen lehnt Friemond auch den kau-
salen Gottesbeweis ab; Gott als erste
Ursache, Gott also als Schdpfer des
Ganzen, dieser Beweis ruht auf einem
schlichten Denkfehler. Wir wissen es
seit Kant: Das Kausalitatsgesetz gilt
ja nur in der Welt der Erfahrung, in
der Welt irdischer Realitit also, die
wir erfahren, erkennen und messen
wollen. Das Kausalitdtsgesetz greift
aber nirgends iiber das Ganze dieser
Welt hinaus. Es kann daher keine Ur-
sache fiir die Welt geben, weil es eine
Kausalitdt nur innerhalb dieser Welt
gibt. Es gibt keine Ursachenkette, die

an irgend einem Punkt aus der Welt
hinaus in einen Gott als Ursache hin-
einfiihrte. Damit wird Gott als Erkla-
rung innerweltlicher Zusammenhinge
gar nicht mehr benétigt; aus der Welt
hinaus fiihrt unsere Erkenntnis nicht.
Darum verlangt der Atheismus, darin
absolut ehrlich und redlich, den Ver-
zicht auf jede Aussage iiber ein még-
liches Jenseits. Die Welt muss aus
sich selbst heraus erklidrt werden, eine
andere Méglichkeit gibt es nicht. Bleibt
in dieser diesseitig-weltlichen Erkla-
rung noch ein unerklérter, ein grund-
sétzlich unerkldrbarer Rest, nun gut
— dieser Rest aber ist nie und nimmer
das, was der Christ unter Gott ver-
steht.

So weit einmal Friemond! Man wird
mir zugeben, dass er als Zeuge und
Gewidhrsmann fiir den Christenglau-
ben dem Atheismus, um der Wahrheit
willen, unerhort weit entgegenkommt;
dass er dem Atheismus bis auf Ell-
bogenberiihrung nahe kommt. Mit Ge-
nugtuung stellen wir fest, dass wir also
in allen diesen bisher so heiss umstrit-
tenen Fragen eben doch im Recht wa-
ren; aber auch mit Bedauern dariiber,
dass die Kirche mit allen ihren heuti-
gen Konzessionen das schwere Un-
recht und Leid, das sie den Opfern
ihrer frilheren Rechthaberei und Ver-
folgungssucht zugefiigt hat, nicht wie-
dergutmachen kann.

Auch in der Form der Auseinanderset-
zung ist Friemond vornehm und in
keiner Weise aufdringlich. Er will sich
mit seinem Christenglauben den Athe-
isten nicht aufdringen und will sie
durchaus nicht bekehren; er beldsst
ihnen ihre Berechtigung. Wohl aber will
er mit ihnen zusammenarbeiten: «Die
Aufgabe beider, Christen wie Athe-
isten, wird es sein, in gemeinsamer
Solidaritat in dieser Welt Humanitat
zu verwirklichen. Sie werden diese
neue, humane Welt zusammen bauen
missen und bauen diirfen. Sie werden
einander brauchen und einander korri-
gieren und, wenn Utberhaupt, wird es
ihnen nur gemeinsam gelingen, die
Welt ein klein wenig menschlicher zu
machen.»

Diese vornehme Haltung verpflichtet
auch uns. Wenn wir jetzt priifend auf
seine christlichen Positionen eingehen,
so geschieht das ohne alle kampfe-
rische Widerlegung und ohne alles
Auftrumpfen. Wir wollen einfach zei-
gen, wo und warum sich die beiden
Wege trennen und warum es uns un-

103



	Zur Erinnerung an Professor Theodor Hartwig

