
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 11

Artikel: Zur Erinnerung an Professor Theodor Hartwig

Autor: Tramer, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411549

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


soeben von Friedrich Heer in seinem
Buch «Gottes erste Liebe — 2000 Jahre
Judentum und Christentum — Genesis
des österreichischen Katholiken Adolf
Hitler» aufgedeckt worden (siehe die

Besprechung von Walter Gyssling in

der Oktobernummer des «Freidenkers»).

Beschimpft werden die Juden

in Büchlis Legenden nicht, im Gegensatz

zu den mit fanatischen
Judenverdammungen gewürzten Schriften der

Heiligen und Kirchenlehrer Hilarius,

Chrysostomus, Hieronymus, Ambrosius,
Bernhard von Clairvaux, Thomas von

Aquin und last not least Martin Luthers,

der hierin gut katholisch dachte.

Wünscht der «Beobachter», dass die

Werke dieser Männer, oder gar, dass

die Evangelien, zumal das vierte, von

den vielen anklägerischen Erwähnungen

der Juden gereinigt werden? Pilatus

selber sagt im Johannesevangelium

zu Jesus, das Volk und die Hohenpriester

hätten ihn zur Aburteilung
überliefert (Joh. 18, 35), und bei Matthäus

(27, 25) lesen wir, das ganze vor Pilatus

versammelte Volk habe den Tod Jesu

gefordert. Es war im übrigen stets
gebräuchlich, in beiläufigen Erwähnungen

solcher Ereignisse das Volk statt der

verantwortlichen Volksführer zu nennen.

InTexten, die nichtspeziellvonden
betreffenden Vorgängen handeln, wird

die Aussage, die Zürcher hätten Frischhans

Teiling und Hans Waldmann oder

die Berner hätten Major Davel und

Samuel Henzi hingerichtet, gewiss nicht

anstössig wirken. Die besondere Virulenz

der entsprechenden Aussage über

die Juden und Jesus ist ein weitläufiges
Problem, das meines Erachtens auf die

Absurdität des biblischen
Offenbarungsglaubens zurückgeht. Nur auf dessen

Grund konnte die christliche
Anklage auf Gottesmord konstruiert werden.

Wollte man zimperlich sein, so wäre

die grosse Rolle, die in Büchlis Legenden

(und in unzähligen anderen) der

Teufel und seine Gesellen spielen,
eher ein Grund zu pädagogischer
Besorgnis. Aber diesbezüglich müsste

«Der Schweizerische Beobachter»
zuerst im eigenen Haus zum Rechten
sehen. In der Nummer vom 31. März dieses

Jahres brachte er die Erzählung

«Die Rache des Paters» von Gertrude

Atherton. Darin droht ein Missionspater

vom Typ «Rauhe Schale, guter
Kern» einem unverheirateten indianischen

Pärchen «hundert Jahre geröstetes

Fleisch für eine Woche (sündiger)

Liebe» an. Mittels der Teufels- und
Höllenlehre hat die römisch-katholische

Kirche viele Jahrhunderte lang
die Menschen gequält und ausgebeutet

— und unser «Beobachter» serviert
das infame Dogma als Würze einer
gemütvollen Schmunzelgeschichte. In

Anbetracht seiner sonstigen Gescheit-

Am 25. November dieses Jahres wäre
ein Mann, dessen Lebenswerk
ungeachtet der Schwierigkeiten und Hindernisse,

die ihm im katholisch regierten
Oesterreich als Mittelschulprofessor
bereitet wurden, dem Humanismus und
dem Freidenkertum restlos gewidmet
war, 95 Jahre alt geworden.
Die heute schon fast legendär gewordene

Gestalt Theodor Hartwigs war schon
früher von mir aus Anlass seines 80.

Geburtstages im Novemberheft 1952

dieser Zeitschrift, aus Anlass seines
Todes (5. Februar 1958) im Märzheft
1 958 und zur 90. Wiederkehr seines
Geburtstages am 25. November 1962
Gegenstand einer ausführlichen Würdigung

seines Lebenswerkes und seiner
einzigartigen, dem sozialistisch-humanistischen

Bildungsideal gewidmeten
Persönlichkeit geworden.
Seine in zahlreichen Buchveröffentlichungen

und in Zeitschriftenaufsätzen
niedergelegten Gedanken, die er als

leidenschaftlicher, von einem Wahr-
heits- und Gerechtigkeitsgefühl erfüllter

Forscher in Wort und Schrift seinen
Lesern und Zuhörern vorgetragen hat,
leben fort und werden noch lange
fortwirken, auch «wenn der Leib in Staub
zerfallen».
Denn auf dem überreichen Felde der
freigeistigen Weltanschauung hat Hartwig

zu verschiedenen Problemen Stellung

genommen und nicht nur
philosophiegeschichtliche, ethische, psychologische,

literarhistorische und politische
Probleme tiefschürfend und eingehend
behandelt, wovon die zum Teil noch
unveröffentlichten Manuskripte ein
beredtes Zeugnis ablegen — ich habe das

heit könnte man dies, seinen eigenen
Ausdruck anwendend, eine Gedankenlosigkeit

sondergleichen nennen. Indes
ist die Gedankenlosigkeit in Religionsdingen

ein Uebel, dessen
Erscheinungsformen gar nicht zu zählen und

gegeneinander abzuschätzen sind.
Robert Mächler

Verzeichnis dieser Schriften im Märzheft

1958 des «Freidenkers» im An-
schluss meines Nachrufs angeführt —

sondern er ist auch als ein mutiger,
unerschrockener Vorkämpfer in rein
weltanschaulich-religiösen Fragen wiederholt

aufgetreten, so als er, vom Bund
proletarischer Freidenker in Rheinland-
Westfalen nach Essen berufen, an fünf
aufeinanderfolgenden Tagen (7. bis 11.

Januar 1926) in grossen öffentlichen
Versammlungen mit dem bekannten

Kapuzinerpater Columban über Kirche
und Freiheit, Religion und Sittlichkeit,
Jesus oder Karl Marx und andere
aktuelle Probleme diskutierte, ein Gegenstück

zu der von Heine so köstlich
geschilderten Disputation in der Aula zu

Toledo
Dieses hochinteressante weltanschauliche

Rededuell zwischen einem
prominenten Vertreter der Kirche und einem

Vorkämpfer des freien Gedankens und

des Sozialismus, das uns die weit
überlegene Kampfesmethode Hartwigs,
seine umfassende Kenntnis der
einschlägigen Literatur und last not least
seine Schlagfertigkeit im vollen Lichte
zeigt, ist als Broschüre unter dem Titel
«Mit oder ohne Gott» im Verlag R.

Cerny, Wien, 1926 erschienen.
1927 erschien seine «Einführung in die

materialistische Geschichtsauffassung,
Soziologie und Sozialismus», 1929
«Historischer Monismus», 1933 die für ihn

mit grossen Gefahren verbundene
Kampfschrift «Der Faschismus in

Deutschland», da dieses Werk in der

Zeit des sogenannten «Protektorates»
in Böhmen gedruckt wurde und der

Autor in der Zeit der Besetzung durch

Die Maske des Bösen

An meiner Wand hängt ein japanisches Holzwerk,
Maske eines bösen Dämons, bemalt mit Goldlack.
Mitfühlend sehe ich
Die geschwollenen Stirnadern, andeutend
Wie anstrengend es ist, böse zu sein. Bert Brecht

Zur Erinnerung an Professor Theodor Hartwig

102



die nazistische Wehrmacht in ständiger
Lebensgefahr im Lande lebte.
1935 veröffentlichte Hartwig «Die Krise
der Philosophie», 1949 die Schrift «Der
Existentialismus» und 1952 die
literarhistorische Studie «Hamlets Hemmungen».

Ein reiches, buntes Lebenswerk des in

seinem persönlichen Auftreten so
bescheidenen, grundgütigen Mannes, der
keinem eine Bitte abschlagen konnte,
sofern sie nur halbwegs erfüllbar war,
liegt vor uns, eines Mannes, der uns
noch viel zu sagen hätte, wenn ihn nicht

Ich finde dich nicht mehr!

I. Der grosse Dichter R. M. Rilke stand
sicher ausserhalb des Christenglaubens.

Immer wieder aber trieb ihn ein

geheimnisvoller Zwang, sich mit
seinem starken Einfühlungsvermögen in

rein biblische Stoffe hinein zu begeben

und sie von innen her so
umzudeuten, dass der Diesseitsmensch diesen

Gedichten mehr Verständnis
entgegenbringen kann als der gottgläubige

Christ. Da haben wir das Gedicht
«Der Oelbaum-Garten». Aber was ist
das für ein Jesus, der sich hier im

Garten Gethsemane in Schmerzen und

Aengsten windet! Es ist nicht, wie im

Neuen Testament, die Angst vor
seinem eigenen Leiden und Sterben, das
ihm den Angstschweiss aus den Poren
treibt; es sind ganz andere Fragen,
die ihn bedrücken; er ringt vielmehr
mit der bangen Frage nach dem Sein
Gottes, nach dem Sinn seiner eigenen
nunmehr verfehlten Lebensarbeit.
«Warum willst du, dass ich sagen soll,
du seiest? Ich finde dich ja nicht mehr,
weder in der Natur, noch in den anderen

Menschen, noch sonst irgendwo.
In deinem Auftrag habe ich es
unternommen, der Menschen Gram zu
lindern — und nun muss ich feststellen,
dass du ja gar nicht bist. Ich finde
dich nicht mehr!»
Der Leser wird bald merken, warum
ich diesen sonderbaren Notschrei Jesu
im Oelgarten der nachstehenden
Untersuchung voranstelle.
II. Vor dieselbe Frage: Ist Gott oder
ist er nicht? — stellt uns auch der
gläubige Christ Hans Friemond. Er ist
Kirchenfunkleiter des Senders «Freies
Berlin», in dieser Funktion also am
Bestand der Kirche und des Kirchenglaubens

interessiert. Er gibt denn auch

der Tod, den er als aufrechter Freidenker

niemals fürchtete, buchstäblich bei
der Arbeit — den Aufzeichnungen nach
einem Radiovortrag — überrascht und
ihm die Feder aus der Hand hätte
entgleiten lassen.

Möge der jetzige Anlass, sein 95.

Geburtstag, die Erinnerung an einen
Freidenker und Humanisten wecken, auf
den so herrlich die Worte Plutarchs
zutreffen: «. er ist früher gestorben, als

er von mir den verdienten Lohn für
seine Freundschaft empfangen konnte».

Friedrich Tramer

schliesslich eine von Rilke sich
abgrenzende christliche Antwort auf die

grosse Gottesfrage. Aber — und das
macht Friemond uns besonders
interessant — wie unheimlich nahe kommt
seine immerhin noch christlich
gemeinte Antwort (in Heft 7/67 p. 272

der bei Szczesny erscheinenden
Kulturkorrespondenz «Vorgänge») an den
Notschrei Jesu bei Rilke heran! Man
höre:
Unser christlicher Gewährsmann will
den Atheisten «aufs Maul schauen».
Er will von ihnen lernen, denn diese
Atheisten haben recht, haben hundertmal

recht. In der Welt selbst ist Gott
wirklich nicht zu finden. Jede göttliche
Immanenz wird abgelehnt; unsere
Diesseitswelt ist eine rein weltliche
Welt; jede andere Erfahrung trügt.
Abgelehnt wird aber auch die Vorstellung,

dass bruchlos irgendwo hoch
oben der Weltraum in einen Himmel
übergehe. Für die Frage nach der Zeit
gilt dieselbe Ablehnung; es ist ja nicht
so, dass die irdische Zeit bruchlos in

eine himmlische Ewigkeit übergehen
könnte. Und mit dem Atheismus
zusammen lehnt Friemond auch den
kausalen Gottesbeweis ab; Gott als erste
Ursache, Gott also als Schöpfer des
Ganzen, dieser Beweis ruht auf einem
schlichten Denkfehler. Wir wissen es
seit Kant: Das Kausalitätsgesetz gilt
ja nur in der Welt der Erfahrung, in

der Welt irdischer Realität also, die
wir erfahren, erkennen und messen
wollen. Das Kausalitätsgesetz greift
aber nirgends über das Ganze dieser
Welt hinaus. Es kann daher keine
Ursache für die Welt geben, weil es eine
Kausalität nur innerhalb dieser Welt
gibt. Es gibt keine Ursachenkette, die

an irgend einem Punkt aus der Welt
hinaus in einen Gott als Ursache
hineinführte. Damit wird Gott als Erklärung

innerweltlicher Zusammenhänge

gar nicht mehr benötigt; aus der Welt
hinaus führt unsere Erkenntnis nicht.
Darum verlangt der Atheismus, darin
absolut ehrlich und redlich, den
Verzicht auf jede Aussage über ein
mögliches Jenseits. Die Welt muss aus
sich selbst heraus erklärt werden, eine
andere Möglichkeit gibt es nicht. Bleibt
in dieser diesseitig-weltlichen Erklärung

noch ein unerklärter, ein
grundsätzlich unerklärbarer Rest, nun gut
— dieser Rest aber ist nie und nimmer
das, was der Christ unter Gott
versteht.

So weit einmal Friemond! Man wird
mir zugeben, dass er als Zeuge und
Gewährsmann für den Christenglauben

dem Atheismus, um der Wahrheit
willen, unerhört weit entgegenkommt;
dass er dem Atheismus bis auf
Ellbogenberührung nahe kommt. Mit
Genugtuung stellen wir fest, dass wir also
in allen diesen bisher so heiss umstrittenen

Fragen eben doch im Recht
waren; aber auch mit Bedauern darüber,
dass die Kirche mit allen ihren heutigen

Konzessionen das schwere
Unrecht und Leid, das sie den Opfern
ihrer früheren Rechthaberei und
Verfolgungssucht zugefügt hat, nicht
wiedergutmachen kann.

Auch in der Form der Auseinandersetzung

ist Friemond vornehm und in

keiner Weise aufdringlich. Er will sich
mit seinem Christenglauben den Atheisten

nicht aufdrängen und will sie
durchaus nicht bekehren; er belässt
ihnen ihre Berechtigung. Wohl aber will

er mit ihnen zusammenarbeiten: «Die

Aufgabe beider, Christen wie Atheisten,

wird es sein, in gemeinsamer
Solidarität in dieser Welt Humanität
zu verwirklichen. Sie werden diese

neue, humane Welt zusammen bauen
müssen und bauen dürfen. Sie werden
einander brauchen und einander
korrigieren und, wenn überhaupt, wird es
ihnen nur gemeinsam gelingen, die
Welt ein klein wenig menschlicher zu
machen.»

Diese vornehme Haltung verpflichtet
auch uns. Wenn wir jetzt prüfend auf
seine christlichen Positionen eingehen,
so geschieht das ohne alle kämpferische

Widerlegung und ohne alles
Auftrumpfen. Wir wollen einfach
zeigen, wo und warum sich die beiden
Wege trennen und warum es uns un-

103


	Zur Erinnerung an Professor Theodor Hartwig

