
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 9

Artikel: Vom Sinn des Lebens und anderem : ein Gespräch

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Sinn des Lebens und anderem *, Gespräch E.

Situation: Zwei Männer, hier mit G. und F. bezeichnet, im

Stadtpark auf einer Gartenbank. Sie hatten von den
Wetterkatastrophen in aller Welt, gegen die der Mensch trotz aller
Technik doch machtlos sei, gesprochen, anschliessend vom
Elend im allgemeinen und von der Kriegsgefahr, die wie eine
schwere Hagelwolke über der Menschheit liege.
Dann:

G (aufseufzend). Ja, es wäre wirklich zum Verzweifeln, wenn
man dem Leben trotz allem gegenteiligen Schein nicht doch
einen Sinn abzugewinnen vermöchte.

F. Abzugewinnen? Nach meiner Ansicht müssen wir dem
Leben, wenn es einen Sinn haben soll, schon einen geben. Denn

an sich hat das Leben ja keinen Sinn; es ist einfach ein
Zustand, für die Gesamtnatur ein dauernder, für das Einzelwesen
ein zeitlich sehr beschränkter.

G. «Wir», sagen Sie. Wer sind die «Wir»? Sie? Ich? Der Herr
Professor Soundso?

F. Jawohl, und dazu die Milliarden andern.

G (auflachend). Das gäbe mir ein schönes Kuddelmuddel, wo
kaum zwei Menschen unter einen Hut zu bringen sind!

F. Ist nicht so schlimm. Denn darüber, warum und wozu er
lebe, denkt der Mensch im allgemeinen nur in ausgesparten
Augenblicken nach; im übrigen empfindet er sein Dasein eben
als den natürlichen Zustand, und er kämpft in irgend einer
Weise für und um sein Leben auch unter den allerschlimmsten
Verhältnissen, ganz wie jedes Tier, ganz wie jede Pflanze. In der

Anpassung an die Umweltsverhältnisse manifestiert sich der
naturgegebene Wille zum Leben, vorsichtiger ausgedrückt: der
Lebenstrieb. Ein einziges Beispiel aus der Natur: Sehen Sie
sich die stolze, hochgewachsene Föhre in unsern Wäldern an.
Dann steigen Sie in die Berge hinauf, bis Uber die Waldgrenze.
Auch da finden Sie Föhren; Sie erkennen Sie sofort am Nadelpaar

in der gleichen Scheide. Aber wie finden Sie sie? Stammlos,

dem Boden nachkriechend, erhebt sie ihre Zweige nach
mehr als halbjähriger Kerkerhaft unter tiefem Schnee höchstens

einige Fuss hoch über den Erdboden, aber sie ist da, ist

Föhre, sie lebt, und das ist der Sinn ihres Daseins, daiss sie
lebt!

G. Vom naturwissenschaftlichen Standpunkt aus mögen Sie

schon recht haben, und zwar verstehen Sie sich auf
poetische Schilderung. Aber mit dem Menschen lässt sich das

doch gar nicht vergleichen; der Mensch hat einen verstehenden
Geist und eine fühlende Seele, er hat Lebensbewusstsein, was

von Ihrer Legföhre nicht zu sagen ist. Er hat aber auch — wie

soll ich sagen — ein Selbstwert-Bewusstsein. Der Niedrigste
weiss, dass er in einem Punkt dem Höchsten gleichgestellt ist,
dass also sein Leben denselben Sinn hat wie das des scheinbar

vom Schicksal Bevorzugten.

F. Sagen Sie mir: welchen Sinn, und wer hat diesen festgelegt?

G. Auf Ihre erste Frage: einen ins Ewige ausstrahlenden, der
das zeitliche Dasein überhaupt rechtfertigt. Auf Ihre zweite: Der

ans Endliche gebundene und im Endlichen begrenzte Mensch
kann seinem Dasein selbstverständlich nicht selber einen
Ewigkeitswert beilegen, abgesehen von der Milliardenzahl von In¬

dividuen und angesichts der zahllosen Denkweisen in den
verschiedenen Kulturen. Es muss also eine übermenschliche,
absolut souveräne Instanz vorhanden sein, die dem Dasein, vor
allem dem menschlichen, bei der Schöpfung den Daseinszweck,
also den Sinn des Lebens, mitgegeben hat.

F. Woher wissen Sie das?

G. Aber bitte, es gibt doch eine Offenbarung! Ausserdem ist es
logisch, dass Ewiggültiges nur aus dem Ewiggültigen herkommen

kann.

F. Die Logik ist ein Baugerüst, das sich überall aufstellen lässt;
es kommt aber auf den Grund an, wo es aufgerichtet wird, ob
es etwas tauge.

G. O Sie! Gibt es einen festeren Grund als das Ewig-Eine, das
wir Gott nennen!

F. Ja. Darauf lassen sich die allergewagtesten Spekulationen
und Wunschträume aufbauen.

G. Ach so — Da hat mich der Zufall wohl mit einem Atheisten
zusammengeführt?

F. Mit einem Freidenker.

G. Das wird wohl auf eins herauskommen.

F. Nein. Das Wort Atheist enthält nur eine Verneinung.
Freidenken deutet eine Geisteshaltung an: denken ohne irgendwelche

dogmatische Schranken. Dieses führt allerdings
unweigerlich zum Atheismus. Uebrigens scheinen Sie selber auch
nicht ganz sattelfest im Glauben zu sein.

G. Ich??? Da kommen Sie an den Rechten! Ich verstehe nicht,
was Sie auf diese Vermutung führen konnte!

F. Sie haben vom Zufall gesprochen.

G. Ja, es war doch so: Als ich hieherkam, waren die einen
Bänke besetzt, andere standen an der prallen Sonne. Da blieb
mir nichts anderes übrig, als mich zu Ihnen zu setzen. Das war
doch ein Zufall, oder nicht?

F. Unbedingt. Ich möchte Sie nur darauf hinweisen, dass

Gottesglaube und Zufallsglaube nicht in einen Topf gehen.

G. Was hat das eine schon mit dem andern zu tun!

F. Sehr viel! Als Zufall gilt das Zusammentreffen zweier Reihen

von Ursachen und Wirkungen, die miteinander nichts
gemeinsam haben als eben den Zusammenstoss.

G. Nun, und?

F. Nehmen wir ein konkretes Beispiel: Ein Mann wird auf dem
Weg von einem fallenden Dachziegel erschlagen. Wäre er nur
wenige Sekunden früher oder später weggegangen, hätte er
seine Schritte etwas beschleunigt oder verlangsamt, hätte er
beim Zebrastreifen etwas länger oder weniger lang warten
müssen, hätte anderseits die Böe nicht gerade in dem
betreffenden Augenblick und nicht gerade unter den Ziegel gefegt,
der wegen der verwitterten Nase nicht mehr festsass, so wäre
das Unglück nicht geschehen.

G. Was weiter?

81



F. Nun stehen wir vor einem Entweder-Oder. Entweder sind Sie
vorbehaltlos gläubig. In diesem Falle müssen Sie annehmen,
Gott habe alle diese scheinbar belanglosen Beschleunigungen
oder Verzögerungen vorgesehen gehabt, und auch den Wind-
stoss unter den Dachziegel geleitet zu dem Zweck, den Mann

zu sich in die ewige Heimat zurückzuberufen, wie es in den

Todesanzeigen so schön heisst. Oder Sie glauben an den
Zufall. Dann ist Gott ausgeschaltet. Demnach können Dinge
geschehen, die im Weltenplan nicht vorgesehen waren, von
denen Gott nichts weiss, vielleicht sogar gegen seinen Willen
geschehen sind. Ein Drittes gibt es nicht.

G. O doch! Was uns als Zufall erscheint, sieht eben nur aus
menschlicher Sicht so aus. Könnten wir tiefer blicken, so würden

wir in dem Scheinzufall ohne weiteres Gottes Hand
erblicken.

F. Mit dem Ziegel. Damit sind wir genau wieder beim «Entweder»

angelangt.

G. Uebrigens — Zufall — das Wort liegt so im Sprachgebrauch.
Man kann doch nicht immer an die letzten Gründe und

Konsequenzen denken!

F. Besteht keine Gefahr, dass es geschehe. Doch um beim

Sprachgebrauch zu bleiben: Kein anderes Wort aus dem

religiösen Gebiet ist im Sprachgebrauch dermassen häufig wie das

Wort «Gott». Man benützt es beim Beten wie beim Fluchen,
beim Beschwören, Beteuern, als Ausruf des Erstaunens,
Erschrecken«, als Ausdruck der Freude wie des Schmerzes, immer

gedankenlos.

G. Es wird tatsächlich viel Missbrauch damit getrieben.
Strenggenommen sollte man es nur im Gebet verwenden.

F. Noch strenger genommen, sollte man überhaupt nicht beten.

G. Hören Sie auf!

F. Einen Augenblick Geduld. Ich meine damit im besondern das

Bittgebet.

G. (abwehrende Handbewegung)

F. Weil ein solches mit dem Glauben an die Unabänderlichkeit

der göttlichen Ratschlüsse in ebenso krassem Widerspruch
steht wie der Glaube an den Zufall. Wie die Theologen sagen,
ist das zeitliche und ewige Los eines jeden Menschen von
allem Anfang an festgelegt; nichts ist ausscheidbar, nichts
kann dazukommen. Demnach sind all Ihre Bitt-, Wunsch- und

Beschwörungsgebete zwecklos, und dazu halten Sie, selbstverständlich

ohne dessen bewusst zu sein, Gott für beeinflussbar,
launisch, etwas hart ausgedrückt: für bestechlich.

(G fährt unwillkürlich auf.)

F. Ich mache Ihnen aber nicht den geringsten Vorwurf daraus.
Sie bewegen sich damit durchaus im Auffassungskreis der
christlichen Glaubenslehren mit ihren Ungereimtheiten,
Widersprüchen und Gegensätzlichkeiten. Man sehe sich nur die
Zersplitterung der Christenheit in Konfessionen und unzählige
Sekten an.

G. Diese ist gewiss zu bedauern. Trotzdem — wir glauben alle

an einen Gott.

F. Nur schade, dass dieser Eine es mit all seinen Offenbarungen

— Schöpfung, Prophetie, Christus — nicht fertiggebracht
hat, seinen Gläubigen ein einigermassen einheitliches Bild
seines Wesens zu vermitteln.

G. O diese Auffassungsunterschiede sind, gemessen an der
einen grossen Wahrheit Gott, doch völlig bedeutungslos!

F. Ist es beispielsweise wirklich so gleichgültig für den einzelnen

Menschen, ob Calvin recht habe, nach dessen Vorherbe-
stimmungslehre der Mensch ein willenloses Werkzeug in der
Hand Gottes ist, zum voraus für den Himmel oder die Hölle
bestimmt, so sehr er sich anstrengen mag, durch Gebete und

gute Werke dieser zu entrinnen — oder ob die katholische
Theologie auf dem rechten Wege sei, die zwar auch die
Prädestination lehrt, dieser aber einen Schuss freien Willens
beimischt? Der Mensch steht hier doch vor einer Entscheidung

— zutreffender gesagt: er stünde vor einer, wenn er nicht
im urteilsunfäbigen Kindesalter mit dem verschwommenen
Geistes- und Gefühlsgebilde Religion dermassen durchtränkt worden

wäre, dass es ihm lebenslang innehattet, als hätte er es von
der Natur als Anlage mitbekommen.

G. O Sie! Der Alltagsmensch »st kein Theologe! Er kümmert
sich um diese Spitzfindigkeiten nicht.

F. Und doch genügten sie seit dem Aufkommen des Christentums,

die sanften Kinder Gottes in blutrünstige Ungeheuer zu

verwandeln, die mit Mord und Brand und Raub über ihre
Glaubensbrüder herfielen, nur weil sie mit einer etwas andersgefärbten

theologischen Lehrmeinung infiltriert worden waren.

G. Mittelalter, Mittelalter!

F. O nein, Neuzeit, die bekanntlich von der Reformation an

gerechnet wird. Da fing's mit den Religionskriegen erst recht
wieder an. Wir brauchen aber gar nicht von solchen zu
sprechen. Auch in rein politischen Kriegen, wo es um Macht,
Länderraub, Völkervergewaltigung ging, wie in den beiden
Weltkriegen, spielte die Gemeinsamkeit im einen Glauben an den
einen Gott nicht die geringste Rolle. Gott ward zum Mars in

tausend Nöten, der nicht wusste, wo er zum Siege verhelfen,
wo er vernichten sollte, denn die frommen Gebete um
kriegerischen Erfolg stiegen aus allen Lagern zu ihm empor.

G. Ganz unrecht haben Sie damit nicht, wenn Ihnen dabei auch
etwas Gotteslästerung unterlaufen ist. Aber gerade angesichts
solch offenkundiger Irrungen, Irreführungen und apokalyptischer
Katastrophen, die alle menschlichen Werte in Frage stellen,
drängt sich die Erkenntnis auf, dass der Sinn des Lebens —

davon gingen wir ja aus — sich nicht aus dem irdischen Dasein
allein ableiten lässt, sondern nur im Zusammenhang mit einem
Sein höherer Art verstanden werden kann. Ich gehe noch einen
Schritt weiter und sage: der Sinn des irdischen Lebens steht
oder fällt mit der Annahme oder Verneinung eines ewigen
Seins ohne alle Zweifel, Glaubensunterschiede, Leidenschaften,

zu dem unser Erdenleben die unerlässliche Vorstufe, das
unvollkommene Präludium darstellt.

F. Das haben Sie sehr schön gesagt. Aber ich muss dazu
bemerken, dass ich mir von einer Oper, deren Vorspiel, wie Sie
selber zugeben, von Dissonanzen strotzt, nicht viel verspreche,
und von ihrem Komponisten schon gar nichts. Doch möchte
ich nun nicht in Bildern sprechen. Nach Ihrer und Ihrer
Glaubensgenossen Auffassung besteht der Sinn des Lebens in der

Hoffnung auf, sogar im Glauben an einen dem Erdenleben
folgenden ewigen Zustand der Glückseligkeit im Jenseits.

G. Wir glauben und hoffen nicht nur, wir haben die Gewissheit.

F. Glauben im religiösen Sinne bedeutet genau so viel wie
Gewissheit oder Ueberzeugung, hat aber mit Wahrheit nichts
zu tun. Es gab eine Zeit, wo man die Gewissheit hatte, die

82



Erde sei eine Scheibe, sie werde von der Sonne umkreist, man
hielt Mammutknochen für die Ueberreste eines menschlichen
Riesengeschlechtes, und dergleichen. Man stützte sich auf den
täuschenden Augenschein. Für Ihren Jenseitsglauben können
Sie aber nicht einmal diesen ins Feld führen. Aber er ist auch

ohne das durchaus erklärlich. Solche Phantasiegebilde hat es

zu allen Zeiten und überall in irgend einer Form gegeben.
Unsere Vorfahren, die alten Germanen, hatten ihr Walhalla, die
Indianer die ewigen Jagdgründe, die Mohammedaner haben
ihr Paradies, und, achten Sie darauf: alle diese Vorstellungen
sind dem irdischen Anschauungs- und Erlebniskreis entnommen,

im besondern dem Kreis der im Erdenleben unerfüllten
Wünsche. Zwei davon treten ganz besonders hervor. Einmal

der Wunsch nach Unvergänglichkeit des eigenen Ichs als

Auswirkung des natürlichen Selbsterhaltungstriebs. Dann die

Glückssehnsucht. Diese spielt begreiflicherweise um so stärker

mit, je unbefriedigender, bedrückender die irdischen
Lebensverhältnisse sind. Dazu kommt noch ein Drittes: Der

Unterdrückte, Darbende, Verachtete empfindet seinen Zustand

selbstverständlich als Ungerechtigkeit; ihn verlangt nach

Ausgleich. Und weil er diesen auf Erden nicht erwarten kann, verlegt

er ihn hoffend ins Jenseits. In diesem wohlbegreiflichen
Gerechtigkeitsverlangen schwingen aber auch Hass- und

Rachegefühle mit. Daher genügte die Vorstellung eines Himmels

der Glückseligkeit nicht. Der Gegenpol, die Hölle, musste

mit dabei sein. Diesem menschlich so begreiflichen Bedürfnis

hat Christus, wie ihn die Bibel schildert, Rechnung getragen,

indem er seinen Zuhörern — und das waren ja in der

Hauptsache die Schlechtweggekommenen — die nicht gerade

nach Feindesliebe anmutende Geschichte vom armen Lazarus

in Abrahams Schoss und dem in der Hölle schmachtenden
reichen Mann erzählte. Weil aber Jesus sie erzählt hat, gilt sie

bis auf den heutigen Tag als eine rührende, schöne und

hochmoralische Geschichte.

G. Sie sehen d'ie Dinge mit eigenen Augen an, das muss man

Ihnen lassen.

F (lächelnd). Dazu habe ich sie. Ich bin aber noch nicht zu

Ende. Darf ich den Faden wieder aufnehmen?

G. Ich höre sehr gerne zu.

F. Die Entstehung von Jenseitsreligionen ist also durchaus kein

Rätsel, ihr Fortbestand durch Jahrtausende ebenso wenig. Denn

erstens befindet sich ein grosser Teil der Menschheit noch

immer in einem Notzustand, sonst müsste nicht durch 'unsere

heutige Hochkultur der Hilfeschrei «Brot für Brüder!» gellen.
Zweitens gibt es ein Leben ohne Leid überhaupt nicht, wenn
man dabei auch nur an den Schrecken vor dem Tode, an die
Trauer um Tote und an Krankheiten denkt, nicht an das Leid,
das die Menschen einander zufügen. Drittens übernimmt jedes
neue Geschlecht die Gefühls- und Denkweise der Erzeuger

sozusagen automatisch, abgesehen von der Nötigung, die es
durch diese erfährt. Und viertens dürfen wir im christlichen
Kulturkreis die Kirche nicht vergessen, die mit ihrer geistigen

und materiellen Machtfülle und vielerorts als gehätscheltes

Liebkind des Staates das tägliche Leben mit ihrer Gegenwart

durchsetzt; man denke einzig an ihren Einfluss auf die

Schule, auch wo diese nicht konfessionell geteilt ist. Trotzdem
ist es verwunderlich, dass auch kluge, in weltlichen Dingen
sehr realistisch denkende Menschen die Jenseitsphantasien
in ihre Weltanschauung einbeziehen und mit dem Sinn des

Lebens in Zusammenhang bringen.

G. Das Bildhafte am Jenseits ist dem einzelnen Gläubigen
überlassen, von der primitiven Uebertragung des irdischen Seins

in einen ziemlich materiell gedachten Himmel bis zur gestaltlosen

Vergeistigung. Eines ist aber allen gemeinsam: der Glaube

an eine allumfassende und allerfüllende schöpferische, im

Kosmos wie im kleinen Menschenleben gesetzgebende und in

diesem auch richterliche Macht. Das Einbezogensein in diese
unendliche AH-Einheit bedeutet für uns Menschen Verpflichtung

und Verantwortlichkeit und gibt unserm Leben nicht nur

vom religiösen, sondern auch vom rein ethischen Standpunkt
aus gesehen den Sinn.

F. All-Einheit — in naturwissenschaftlichem Sinne einverstanden.

Verpflichtung und Verantwortlichkeit als ethische
Grundprinzipien — einverstanden. Wozu aber der Umweg durch das

mystische Phantasiendschungel, da sich uns das Verhalten
gemäss diesen Prinzipien Tag für Tag als Notwendigkeit
aufdrängt? Ohne das gäbe es ja gar kein geordnetes
Gesellschaftsleben.

G. Wozu? Oder vielmehr: Warum? — Weil der Mensch ein

höchst labiles Wesen ist, ein schwankendes Rohr in den Winden

Gut und Böse. Deshalb kann er seinen Halt nicht im

Menschlichen finden; er ist auf Stützung und Führung von oben
einfach angewiesen. Und wohl ihm, dass er es erkennt und die
Hilfe dankbar annimmt.

F. Ich singe uns Menschen kein Preislied. Ein Blick in die
Vergangenheit wirkt nicht ermutigend; der erbitterte Kampf
ums Dasein, man darf schon sagen «aller gegen alle», ist noch

nicht überwunden. Trotzdem teile ich Ihren Pessimismus

keineswegs.

G. Pessimismus? Verstehe ich nicht.

F. Ja, schwarzer, nicht nur grauer Pessimismus ist es, wenn
man den Menschen als ein ewig unverbesserliches Fehlprodukt

der sogenannten Schöpfung ansieht, unfähig, sich allmählich

von den ihm aus der Urzeit anhaftenden Schlacken zu

befreien, als eine willenlose Marionette an den Fäden eines

geheimnisvoll verborgenen Akteurs. Ich denke darüber so: Der
Mensch ist als Teil der All-Einheit, von der Sie gesprochen
haben, in die allgemeine Entwicklung und Wandlung einbezogen.

Und wenn diese im Körperlichen auch abgeschlossen zu
sein scheint, so geht sie doch in geistig-seelischer Beziehung,
in der Seinserfassung und Seinsgestaltung, weiter, auch hier
unmerkbar langsam, unterbrochen von Rückschlägen ins

Barbarische, wie jeder Krieg zeigt. Aber am Ende angelangt sind

wir sicher nicht. Wir befinden uns auf einer Stufe des Werdens,
vielleicht noch ziemlich tief unten auf der Leiter der Möglichkeiten.

Das wissen wir nicht. Diese «Stufen» ergeben sich

aber nicht von selber, und sie werden nicht von einem imaginären

Zimmermann angelegt. Wir Menschen müssen sie schaffen;
besser gesagt: wir Menschen müssen sie sein, und noch besser:

wir Menschen müssen sie ganz bewusst sein wollen.

G. Schön gesagt. Aber wie das Wollen in die Tat umsetzen?

F. Es geht mit der Erziehung an. Und wenn wir erziehen wollen,

müssen wir von der Voraussetzung ausgehen, dass
überhaupt etwas zu machen ist, dass schlummernde Kräfte vorhanden

sind, die geweckt und gefördert werden können.

G. Selbstverständlich.

F. Nein, gerade von Ihrem Standpunkt aus nicht selbstverständlich,

sondern ausgeschlossen.

G. Wie kommen Sie auf diese Idee?

F. Weil Sie nicht an des Menschen eigene Kraft, sondern an

die übernatürliche Krücke glauben, die ihm erst ermögliche,

83



sich aufrecht zu erhalten. In meinen Augen ist der junge
Mensch ein Fruchtkern in fester Erde. Dass er wie der vom
Gärtner gesetzte Schoss zunächst der Stütze bedarf, um nicht

von zufälligen Winden schiefgedrückt zu werden, ist klar. Das

Kind ist ja in seiner Hilflosigkeit von sich aus in jedem Sinne

anlehnungsbedürftig. Doch regt sich bald in ihm auch der

Drang nach freier Entfaltung; die eigene Kraft will zu ihrem

Rechte kommen. Und dieser Kraft ein sinnvolles und beglük-
kendes Tätigkeitsfeld zu öffnen, darin erblicke ich die Aufgabe
der Erziehung.

G. Ganz, was auch ich denke.

F. Das ist auch gar nichts Neues, gehört zum pädagogischen
ABC. Ich spreche hier davon nur, weil — oft unter dem Druck
der Verhältnisse, oft ohne solchen — allzu einseitig das Materielle

als Tätigkeitsfeld angesehen und das erzieherische Streben

auf das Erfolghaben ausgerichtet wird.

G. Ist wohl richtig. Aber auf Erfolg gehen schliesslich wir alle

aus.

F. Schon wahr. Aber es kommt auf die Mittel an, die wir dabei

verwenden, und auf die Gesinnung, die uns bei der Wahl
der Mittel leitet. Der Begriff «Erfolg» ist nicht so harmlos, wie

er aussieht. Erfolg ist vielleicht das Ergebnis eines rücksichtslosen

Kampfes und bedeutet für den, gegen den er errungen
wurde, Niederlage, Verlust, Ruin. Diesem Kampf um den Erfolg
verdanken wir das Chaos, in dem wir uns befinden.

G. Haben Sie mit «Chaos» nicht doch etwas zu viel gesagt?

F. Darauf gibt Ihnen jedes Zeitungsblatt, das Sie zur Hand

nehmen, Antwort: Wo Sie hinsehen, Kriege, Revolutionen,
Hungersnöte, Terrorismen, Verbrechen gegen Gut und Leben,
Ausschweifungen, bitterste Armut neben verrückter Verschwen-
dungs- und Vergnügungssucht. Dazu das erbarmungslose Du

oder Ich im Wirtschaftsleben. Der Stärkere stampft den
Schwächern nieder. Ich nenne das ein Chaos.

G. Ja, wenn man's so richtig überlegt —

F. Ein Chaos aber ist sinnlos. Wenn wir also von einem Sinn

des Lebens überhaupt reden wollen, so gilt es, das Chaos zu

überwinden, es schliesslich zur Harmonie umzuwandeln. Und

Harmonie in den menschlichen Beziehungen ist gleichbedeutend

mit Friede, worunter aber nicht nur der Wegfall der
Völkermorde zu verstehen ist, sondern, beinahe als Voraussetzung
dazu, die Ueberwindung der Selbstsucht im Alltag der menschlichen

Gesellschaft. Sie ist aus dem ursprünglichen
Selbsterhaltungswillen hervorgegangen, hat sich aber im Laufe der Zeit
und mit zunehmender Kultivierung zur eigentlichen Epidemie
im Menschheitsleben gesteigert. Sie ist der Hauptantrieb des

menschlichen Handelns; das Ich ist der grosse Götze, dem

wir opfern, verstehe man darunter den einzelnen Menschen

oder eine Interessengruppe von der Familie an bis zur Nation.
Auch bei den Christen heisst ja das grosse Anliegen: «Was

muss ich tun, damit ich selig werde?» Wer kümmert sich um

die «Seligkeit» der andern!

G. Es geschieht aber auch viel Gutes, aus reinem Mitgefühl
heraus.

F. Ich verkenne die Bedeutung dieses Tropfens auf den heissen

Stein nicht; aber er ist ein Almosen, und wo solche nötig
sind, klappt etwas im Gefüge der menschlichen Gesellschaft
nicht.

G. Wohl wahr. Aber wo und wie wollen Sie mit der grossen
moralischen Umwandlung anfangen?

F. Anfangen? Wir stehen nicht an einem Anfang. Das beweisen
schon die grossen Hilfeleistungen, an die Sie vermutlich denken,

über die Grenzen der Länder, Erdteile, Kulturen, Rassen

hinaus, ebenso die zahllosen kleinen Guttaten im Alltag
zwischen Mensch und Mensch.

G. Widerspricht dies nicht Ihrer Theorie vom Chaos?

F. Nein. Die Tatsache, dass draussen in Sturm und grimmiger
Kälte Menschen frieren und umkommen, wird nicht aufgehoben
durch das Beisammensein und Einanderwohltun anderer
Menschen in der warmen Stube.

G. Gut, gut. Bitte weiter!

F. Natürlich bildet jeder Mensch, der zur Welt kommt, einen
Anfang, vielleicht sogar im Sinne der besprochenen Umwandlung.

Das kommt aber nicht von selber; es bedarf eines An-
stosses, einer Grundlegung, und dann der dauernden Pflege
des in die junge Seele gesenkten Gedanken- und Gemütsgutes.
Diese Pflege bedeutet aber nicht in erster Linie Wort, wenn
dieses auch unerlässlich ist, sondern Tat, lebendiges,
eindrückliches Beispiel. Beispiel ist ja einfach ein anderes
Wort für Erziehung, im guten und schlechten Sinne. Damit bin
ich wieder bei einer Binsenwahrheit angelangt. Aber es sind

ja eben die Binsenwahrheiten, die, weil sie so einfach und
selbstverständlich erscheinen, am wenigsten beachtet und in

die Tat umgesetzt werden. — Um nun in der Umwandlung des in

der Menschheit herrschenden Kriegszustandes zum Friedenszustand

ein klein bisschen weiter, um ein bescheidenes Stüfchen
höher zu kommen — das heisst: um die Zahl der Einsichtigen
und Wollenden in der heranwachsenden Generation zu mehren,

muss es für diese klar erkennbar sein, dass wir, ihre
Vorbilder und Erzieher, unser Tun nicht in erster Linie im
Hinblick auf das eigene Wunsch- und Nützlichkeitsfeld einrichten,
sondern dass wir uns vor die Gewissensfrage stellen: Wie wirkt
es auf meine Mitmenschen? Bringt es sie mir näher oder
entfernt es sie von mir? Tue ich ihnen wohl oder wehe? Und so
weiter.

G. Höchst beherzigenswert.

F. Diese Selbstprüfung und Ein-, vielleicht sogar Unterordnung
zugunsten eines heute noch fast utopisch erscheinenden
Fernzieles geht allerdings nicht ohne Selbstüberwindungen und
Verzichte ab. Man kann sie als Opfer bezeichnen. Dabei muss man
aber bedenken, dass kein grosses Werk ohne Opfer geschaffen

wird. Und ich betrachte diese Vorarbeit am Werden einer
besseren Zukunft als Beteiligung an einem grossen Werke,
vielleicht dem grössten, das überhaupt denkbar ist. — Wenn ich so
darüber nachsinne, kommen mir jeweils Schillers Worte ins
Gedächtnis: «Der Menschheit Würde ist in eure Hand gegeben,
bewahret sie! Sie sinkt mit euch! Mit euch wird sie sich
heben!» Schiller hat diese Worte zwar nur an die Künstler
gerichtet. Sie gehen aber uns alle an; denn es gibt keinen
Menschen, der nicht durch die Art seiner Lebensauffassung und

Lebensart an der Mehrung oder Minderung der Menschenwürde

beteiligt wäre. Wer dies erfasst hat, weiss über den Sinn
des Lebens Bescheid und braucht ihn nicht aus mystischen
Bezirken herzuzaubern. — Damit bin ich zu Ende.

G. Ich danke Ihnen. (Dann, nach einem Schweigeweilchen:) Sie

haben mich zwar in meinem Gottesglauben nicht irre gemacht,
aber Sie haben mir viel zu denken gegeben.

F. Mehr wollte ich nicht.

Die beiden Männer erhoben sich, nahmen eine weitere
Zusammenkunft in Aussicht, tauschten die Adressen aus und gingen

mit kräftigem Händedruck auseinander.

84


	Vom Sinn des Lebens und anderem : ein Gespräch

