Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 9

Artikel: Vom Sinn des Lebens und anderem : ein Gesprach
Autor: Brauchlin, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411535

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom Sinn des Lebens und anderem :.ccosr © s

Situation: Zwei Ménner, hier mit G. und F. bezeichnet, im
Stadtpark auf einer Gartenbank. Sie hatten von den Wetter-
katastrophen in aller Welt, gegen die der Mensch trotz aller
Technik doch machtlos sei, gesprochen, anschliessend vom
Elend im allgemeinen und von der Kriegsgefahr, die wie eine
schwere Hagelwolke iiber der Menschheit liege.

Dann:

G (aufseufzend). Ja, es wire wirklich zum Verzweifeln, wenn
man dem Leben trotz allem gegenteiligen Schein nicht doch
einen Sinn abzugewinnen verméchte.

F. Abzugewinnen? Nach meiner Ansicht miissen wir dem Le-
ben, wenn es einen Sinn haben soll, schon einen geben. Denn
an sich hat das Leben ja keinen Sinn; es ist einfach ein Zu-
stand, fiir die Gesamtnatur ein dauernder, fiir das Einzelwesen
ein zeitlich sehr beschrinkter.

G. «Wir», sagen Sie. Wer sind die «Wir»? Sie? Ich? Der Herr
Professor Soundso?

F. Jawohl, und dazu die Milliarden andern.

G (auflachend). Das gédbe mir ein schones Kuddelmuddel, wo
kaum zwei Menschen unter einen Hut zu bringen sind!

F. Ist nicht so schlimm. Denn dariiber, warum und wozu er
lebe, denkt der Mensch im allgemeinen nur in ausgesparten
Augenblicken nach; im iibrigen empfindet er sein Dasein eben
als den natiirlichen Zustand, und er k&mpft in irgend einer
Weise fiir und um sein Leben auch unter den allerschlimmsten
Verhiltnissen, ganz wie jedes Tier, ganz wie jede Pflanze. In der
Anpassung an die Umweltsverhiltnisse manifestiert sich der
naturgegebene Wille zum Leben, vorsichtiger ausgedriickt: der
Lebenstrieb. Ein einziges Beispiel aus der Natur: Sehen Sie
sich die stolze, hochgewachsene F8hre in unsern Wildern an.
Dann steigen Sie in die Berge hinauf, bis liber die Waldgrenze.
Auch da finden Sie Féhren; Sie erkennen Sie sofort am Nadel-
paar in der gleichen Scheide. Aber wie finden Sie sie? Stamm-
los, dem Boden nachkriechend, erhebt sie ihre Zweige nach
mehr als halbjahriger Kerkerhaft unter tiefem Schnee héch-
stens einige Fuss hoch liber den Erdboden, aber sie ist da, ist
Féhre, sie lebt, und das ist der Sinn ihres Daseins, dass sie
lebt!

G. Vom naturwissenschaftlichen Standpunkt aus moégen Sie
schon recht haben, und zwar verstehen Sie sich auf poe-
tische Schilderung. Aber mit dem Menschen lisst sich das
doch gar nicht vergleichen; der Mensch hat einen verstehenden
Geist und eine filhlende Seele, er hat Lebensbewusstsein, was
von lhrer Legfohre nicht zu sagen ist. Er hat aber auch — wie
soll ich sagen — ein Selbstwert-Bewusstsein. Der Niedrigste
weiss, dass er in einem Punkt dem Héchsten gleichgestellt ist,
dass also sein Leben denselben Sinn hat wie das des schein-
bar vom Schicksal Bevorzugten.

F. Sagen Sie mir: welchen Sinn, und wer hat diesen festge-
legt?

G. Auf lhre erste Frage: einen ins Ewige ausstrahlenden, der
das zeitliche Dasein liberhaupt rechtfertigt. Auf lhre zweite: Der
ans Endliche gebundene und im Endlichen begrenzte Mensch
kann seinem Dasein selbstverstindlich nicht selber einen Ewig-
keitswert beilegen, abgesehen von der Milliardenzahl von In-

dividuen und angesichts der zahllosen Denkweisen in den ver-
schiedenen Kulturen. Es muss also eine iibermenschliche, ab-
solut souverdne Instanz vorhanden sein, die dem Dasein, vor
allem dem menschlichen, bei der Schépfung den Daseinszweck,
also den Sinn des Lebens, mitgegeben hat.

F. Woher wissen Sie das?

G. Aber bitte, es gibt doch eine Offenbarung! Ausserdem ist es
logisch, dass Ewiggiiltiges nur aus dem Ewiggiiltigen herkom-
men kann.

F. Die Logik ist ein Baugeriist, das sich tiberall aufstellen ldsst;
es kommt aber auf den Grund an, wo es aufgerichtet wird, ob
es etwas tauge.

G. O Sie! Gibt es einen festeren Grund als das Ewig-Eine, das
wir Gott nennen!

F. Ja. Darauf lassen sich die allergewagtesten Spekulationen
und Wunschtraume aufbauen.

G. Ach so —! Da hat mich der Zufall wohl mit einem Atheisten
zusammengefiihrt?

F. Mit einem Freidenker.
G. Das wird wohl auf eins herauskommen.

F. Nein. Das Wort Atheist enthdlt nur eine Verneinung. Frei-
denken deutet eine Geisteshaltung an: denken ohne irgend- -
welche dogmatische Schranken. Dieses fiihrt allerdings un-
weigerlich zum Atheismus. Uebrigens scheinen Sie selber auch
nicht ganz sattelfest im Glauben zu sein.

G. Ich??? Da kommen Sie an den Rechten! Ich verstehe nicht,
was Sie auf diese Vermutung fiihren konnte!

F. Sie haben vom Zufall gesprochen.

G. Ja, es war doch so: Als ich hieherkam, waren die einen
Banke besetzt, andere standen an der prallen Sonne. Da blieb
mir nichts anderes iibrig, als mich zu Ihnen zu setzen. Das war
doch ein Zufall, oder nicht?

F. Unbedingt. Ich méchte Sie nur darauf hinweisen, dass Got-
tesglaube und Zufallsglaube nicht in einen Topf gehen.

G. Was hat das eine schon mit dem andern zu tun!

F. Sehr viel! Als Zufall gilt das Zusammentreffen zweier Rei-
hen von Ursachen und Wirkungen, die miteinander nichts ge-
meinsam haben als eben den Zusammenstoss.

G. Nun, und?

F. Nehmen wir ein konkretes Beispiel: Ein Mann wird auf dem
Weg von einem fallenden Dachziegel erschlagen. Wire er nur
wenige Sekunden frither oder spéter weggegangen, hitte er
seine Schritte etwas beschleunigt oder verlangsamt, hitte er
beim Zebrastreifen etwas ldnger oder weniger lang warten
miissen, hitte anderseits die Bde nicht gerade in dem betref-
fenden Augenblick und nicht gerade unter den Ziegel gefegt,
der wegen der verwitterten Nase nicht mehr festsass, so wire
das Ungliick nicht geschehen.

G. Was weiter?

81



F. Nun stehen wir vor einem Entweder-Oder. Entweder sind Sie
vorbehaltlos gldubig. In diesem Falle miissen Sie annehmen,
Gott habe alle diese scheinbar belanglosen Beschleunigungen
oder Verzégerungen vorgesehen gehabt, und auch den Wind-
stoss unter den Dachziegel geleitet zu dem Zweck, den Mann
zu sich in die ewige Heimat zuriickzuberufen, wie es in den
Todesanzeigen so schén heisst. Oder Sie glauben an den Zu-
fall. Dann ist Gott ausgeschaltet. Demnach kénnen Dinge ge-
schehen, die im Weltenplan nicht vorgesehen waren, von de-
nen Gott nichts weiss, vielleicht sogar gegen seinen Willen ge-
schehen sind. Ein Drittes gibt es nicht.

G. O doch! Was uns als Zufall erscheint, sieht eben nur aus
menschlicher Sicht so aus. Kénnten wir tiefer blicken, so wiir-
den wir in dem Scheinzufall ohne weiteres Gottes Hand er-
blicken.

F. Mit dem Ziegel. Damit sind wir genau wieder beim «Entwe-
der» angelangt.

G. Uebrigens — Zufall — das Wort liegt so im Sprachgebrauch.
Man kann doch nicht immer an die letzten Griinde und Kon-
sequenzen denken!

F. Besteht keine Gefahr, dass es geschehe. Doch um beim
Sprachgebrauch zu bleiben: Kein anderes Wort aus dem reli-
giésen Gebiet ist im Sprachgebrauch dermassen hiufig wie das
Wort «Gott». Man beniitzt es beim Beten wie beim Fluchen,
beim Beschwdren, Beteuern, als Ausruf des Erstaunens, Er-
schreckens, als Ausdruck der Freude wie des Schmerzes, immer
gedankenlos.

G. Es wird tatsachlich viel Missbrauch damit getrieben. Streng-
genommen sollte man es nur im Gebet verwenden.

F. Noch strenger genommen, sollte man iiberhaupt nicht beten.
G. Horen Sie auf!

F. Einen Augenblick Geduld. Ich meine damit im besondern das
Bittgebet.

G. (abwehrende Handbewegung)

F. Weil ein solches mit dem Glauben an die Unabinderlich-
keit der gottlichen Ratschliisse in ebenso krassem Widerspruch
steht wie der Glaube an den Zufall. Wie die Theologen sagen,
ist das zeitliche und ewige Los eines jeden Menschen von
allem Anfang an festgelegt; nichts ist ausscheidbar, nichts
kann dazukommen. Demnach sind all lhre Bitt-, Wunsch- und
Beschworungsgebete zwecklos, und dazu halten Sie, selbstver-
stindlich ohne dessen bewusst zu sein, Gott fiir beeinflussbar,
launisch, etwas hart ausgedriickt: fiir bestechlich.

(G fahrt unwillkiirlich auf.)

F. Ich mache lhnen aber nicht den geringsten Vorwurf daraus.
Sie bewegen sich damit durchaus im Auffassungskreis der
christlichen Glaubenslehren mit ihren Ungereimtheiten, Wider-
spriichen und Gegensitzlichkeiten. Man sehe sich nur die Zer-
splitterung der Christenheit in Konfessionen und unzihlige
Sekten an.

G. Diese ist gewiss zu bedauern. Trotzdem — wir glauben alle
an einen Gott.

F. Nur schade, dass dieser Eine es mit all seinen Offenbarun-
gen — Schépfung, Prophetie, Christus — nicht fertiggebracht
hat, seinen Gldubigen ein einigermassen einheitliches Bild
seines Wesens zu vermitteln.

82

G. O diese Auffassungsunterschiede sind, gemessen an der
einen grossen Wahrheit Gott, doch véllig bedeutungslos!

F. Ist es beispielsweise wirklich so gleichgiiltig fiir den einzel-
nen Menschen, ob Calvin recht habe, nach dessen Vorherbe-
stimmungslehre der Mensch ein willenloses Werkzeug in der
Hand Gottes ist, zum voraus fiir den Himmel oder die Hélle
bestimmt, so sehr er sich anstrengen mag, durch Gebete und
gute Werke dieser zu entrinnen — oder ob die katholische
Theologie auf dem rechten Wege sei, die zwar auch die Pri-
destination lehrt, dieser aber einen Schuss freien Willens bei-
mischt? Der Mensch steht hier doch vor einer Entschei-
dung — zutreffender gesagt: er stiinde vor einer, wenn er nicht
im urteilsunfdhigen Kindesalter mit dem verschwommenen Gei-
stes- und Gefiihlsgebilde Religion dermassen durchtréankt wor-
den wire, dass es ihm lebenslang innehaftet, als hitte er es von
der Natur als Anlage mitbekommen.

G. O Sie! Der Alltagsmensch ist kein Theologe! Er kiimmert
sich um diese Spitzfindigkeiten nicht.

F. Und doch geniigten sie seit dem Aufkommen des Christen-
tums, die sanften Kinder Gottes in blutriinstige Ungeheuer zu
verwandeln, die mit Mord und Brand und Raub iiber ihre Glau-
bensbriider herfielen, nur weil sie mit einer etwas andersge-
farbten theologischen Lehrmeinung infiltriert worden waren.

G. Mittelalter, Mittelalter!

F. O nein, Neuzeit, die bekanntlich von der Reformation an
gerechnet wird. Da fing’s mit den Religionskriegen erst recht
wieder an. Wir brauchen aber gar nicht von solchen zu spre-
chen. Auch in rein politischen Kriegen, wo es um Macht, Lan-
derraub, Vélkervergewaltigung ging, wie in den beiden Welt-
kriegen, spielte die Gemeinsamkeit im einen Glauben an den
einen Gott nicht die geringste Rolle. Gott ward zum Mars in
tausend Noten, der nicht wusste, wo er zum Siege verhelfen,
wo er vernichten sollte, denn die frommen Gebete um krie-
gerischen Erfolg stiegen aus allen Lagern zu ihm empor.

G. Ganz unrecht haben Sie damit nicht, wenn lhnen dabei auch
etwas Gotteslasterung unterlaufen ist. Aber gerade angesichts
solch offenkundiger Irrungen, Irrefiihrungen und apokalyptischer
Katastrophen, die alle menschlichen Werte in Frage stellen,
driangt sich die Erkenntnis auf, dass der Sinn des Lebens —
davon gingen wir ja aus — sich nicht aus dem irdischen Dasein
allein ableiten lasst, sondern nur im Zusammenhang mit einem
Sein hdherer Art verstanden werden kann. Ich gehe noch einen
Schritt weiter und sage: der Sinn des irdischen Lebens steht
oder fillt mit der Annahme oder Verneinung eines ewigen
Seins ohne alle Zweifel, Glaubensunterschiede, Leidenschaf-
ten, zu dem unser Erdenleben die unerlidssliche Vorstufe, das
unvollkommene Priludium darstellt.

F. Das haben Sie sehr schén gesagt. Aber ich muss dazu be-
merken, dass ich mir von einer Oper, deren Vorspiel, wie Sie
selber zugeben, von Dissonanzen strotzt, nicht viel verspreche,
und von ihrem Komponisten schon gar nichts. Doch méchte
ich nun nicht in Bildern sprechen. Nach lhrer und Ihrer Glau-
bensgenossen Auffassung besteht der Sinn des Lebens in der
Hoffnung auf, sogar im Glauben an einen dem Erdenleben fol-
genden ewigen Zustand der Gliickseligkeit im Jenseits.

G. Wir glauben und hoffen nicht nur, wir haben die Gewiss-
heit.

F. Glauben im religiésen Sinne bedeutet genau so viel wie
Gewissheit oder Ueberzeugung, hat aber mit Wahrheit nichts
zu tun. Es gab eine Zeit, wo man die Gewissheit hatte, die



Erde sei eine Scheibe, sie werde von der Sonne umkreist, man
hielt Mammutknochen fiir die Ueberreste eines menschlichen
Riesengeschlechtes, und dergleichen. Man stiitzte sich auf den
tauschenden Augenschein. Fiir lhren Jenseitsglauben kénnen
Sie aber nicht einmal diesen ins Feld fiihren. Aber er ist auch
ohne das durchaus erkldrlich. Solche Phantasiegebilde hat es
zu allen Zeiten und iiberall in irgend einer Form gegeben.
Unsere Vorfahren, die alten Germanen, hatten ihr Walhalla, die
Indianer die ewigen Jagdgriinde, die Mohammedaner haben
ihr Paradies, und, achten Sie darauf: alle diese Vorstellungen
sind dem irdischen Anschauungs- und Erlebniskreis entnom-
men, im besondern dem Kreis der im Erdenleben unerfiillten
Wiinsche. Zwei davon treten ganz besonders hervor. Einmal
der Wunsch nach Unverganglichkeit des eigenen Ichs als Aus-
wirkung des natiirlichen Selbsterhaltungstriebs. Dann die
Gliickssehnsucht. Diese spielt begreiflicherweise um so star-
ker mit, je unbefriedigender, bedriickender die irdischen Le-
bensverhiltnisse sind. Dazu kommt noch ein Drittes: Der Un-
terdriickte, Darbende, Verachtete empfindet seinen Zustand
selbstverstandlich als Ungerechtigkeit; ihn verlangt nach Aus-
gleich. Und weil er diesen auf Erden nicht erwarten kann, ver-
legt er ihn hoffend ins Jenseits. In diesem wohlbegreiflichen
Gerechtigkeitsverlangen schwingen aber auch Hass- und Ra-
chegefiihle mit. Daher geniigte die Vorstellung eines Him-
mels der Gliickseligkeit nicht. Der Gegenpol, die Holle, musste
mit dabei sein. Diesem menschlich so begreiflichen Bedirf-
nis hat Christus, wie ihn die Bibel schildert, Rechnung getra-
gen, indem er seinen Zuhérern — und das waren ja in der
Hauptsache die Schlechtweggekommenen — die nicht gerade
nach Feindesliebe anmutende Geschichte vom armen Lazarus
in Abrahams Schoss und dem in der Hélle schmachtenden rei-
chen Mann erzihlte. Weil aber Jesus sie erzdhlt hat, gilt sie
bis auf den heutigen Tag als eine riihrende, schéne und hoch-
moralische Geschichte.

G. Sie sehen die Dinge mit eigenen Augen an, das muss man
lhnen lassen.

F (lachelnd). Dazu habe ich sie. Ich bin aber noch nicht zu
Ende. Darf ich den Faden wieder aufnehmen?

G. Ich hoére sehr gerne zu.

F. Die Entstehung von Jenseitsreligionen ist also durchaus kein
Ritsel, ihr Fortbestand durch Jahrtausende ebenso wenig. Denn
erstens befindet sich ein grosser Teil der Menschheit noch
immer in einem Notzustand, sonst miisste nicht durch 'unsere
heutige Hochkultur der Hilfeschrei «Brot fiir Briider!» gellen.
Zweitens gibt es ein Leben ohne Leid iliberhaupt nicht, wenn
man dabei auch nur an den Schrecken vor dem Tode, an die
Trauer um Tote und an Krankheiten denkt, nicht an das Leid,
das die Menschen einander zufiigen. Drittens iibernimmt jedes
neue Geschlecht die Gefiihls- und Denkweise der Erzeuger
sozusagen automatisch, abgesehen von der Notigung, die es
durch diese erfiahrt. Und viertens diirfen wir im christlichen
Kulturkreis die Kirche nicht vergessen, die mit ihrer geisti-
gen und materiellen Machtfiille und vielerorts als gehitschel-
tes Liebkind des Staates das tdgliche Leben mit ihrer Gegen-
wart durchsetzt; man denke einzig an ihren Einfluss auf die
Schule, auch wo diese nicht konfessionell geteilt ist. Trotzdem
ist es verwunderlich, dass auch kluge, in weltlichen Dingen
sehr realistisch denkende Menschen die Jenseitsphantasien
in ihre Weltanschauung einbeziehen und mit dem Sinn des
Lebens in Zusammenhang bringen.

G. Das Bildhafte am Jenseits ist dem einzelnen Glaubigen iiber-
lassen, von der primitiven Uebertragung des irdischen Seins

in einen ziemlich materiell gedachten Himmel bis zur gestalt-
losen Vergeistigung. Eines ist aber allen gemeinsam: der Glau-
be an eine allumfassende und allerfiillende schépferische, im
Kosmos wie im kleinen Menschenleben gesetzgebende und in
diesem auch richterliche Macht. Das Einbezogensein in diese
unendliche All-Einheit bedeutet fiir uns Menschen Verpflich-
tung und Verantwortlichkeit und gibt unserm Leben nicht nur
vom religidsen, sondern auch vom rein ethischen Standpunkt
aus gesehen den Sinn.

F. All-Einheit — in naturwissenschaftlichem Sinne einverstan-
den. Verpflichtung und Verantwortlichkeit als ethische Grund-
prinzipien — einverstanden. Wozu aber der Umweg durch das
mystische Phantasiendschungel, da sich uns das Verhalten ge-
méass diesen Prinzipien Tag fiir Tag als Notwendigkeit auf-
drangt? Ohne das gédbe es ja gar kein geordnetes Gesell-
schaftsleben.

G. Wozu? Oder vielmehr: Warum? — Weil der Mensch ein
hochst labiles Wesen ist, ein schwankendes Rohr in den Win-
den Gut und Bése. Deshalb kann er seinen Halt nicht im
Menschlichen finden; er ist auf Stiitzung und Fiihrung von oben
einfach angewiesen. Und wohl ihm, dass er es erkennt und die
Hilfe dankbar annimmt.

F. Ich singe uns Menschen kein Preislied. Ein Blick in die
Vergangenheit wirkt nicht ermutigend; der erbitterte Kampf
ums Dasein, man darf schon sagen «aller gegen alle», ist noch
nicht iberwunden. Trotzdem teile ich lhren Pessimismus kei-
neswegs.

G. Pessimismus? Verstehe ich nicht.

F. Ja, schwarzer, nicht nur grauer Pessimismus ist es, wenn
man den Menschen als ein ewig unverbesserliches Fehlpro-
dukt der sogenannten Schépfung ansieht, unfihig, sich allméh-
lich von den ihm aus der Urzeit anhaftenden Schlacken zu be-
freien, als eine willenlose Marionette an den Fiaden eines
geheimnisvoll verborgenen Akteurs. Ich denke dariiber so: Der
Mensch ist als Teil der All-Einheit, von der Sie gesprochen
haben, in die allgemeine Entwicklung und Wandlung einbezo-
gen. Und wenn diese im Korperlichen auch abgeschlossen zu
sein scheint, so geht sie doch in geistig-seelischer Beziehung,
in der Seinserfassung und Seinsgestaltung, weiter, auch hier
unmerkbar langsam, unterbrochen von Riickschligen ins Bar-
barische, wie jeder Krieg zeigt. Aber am Ende angelangt sind
wir sicher nicht. Wir befinden uns auf einer Stufe des Werdens,
vielleicht noch ziemlich tief unten auf der Leiter der Maglich-
keiten. Das wissen wir nicht. Diese «Stufen» ergeben sich
aber nicht von selber, und sie werden nicht von einem imagini-
ren Zimmermann angelegt. Wir Menschen miissen sie schaffen;
besser gesagt: wir Menschen miissen sie sein, und noch bes-
ser: wir Menschen miissen sie ganz bewusst sein wollen.

G. Schén gesagt. Aber wie das Wollen in die Tat umsetzen?

F. Es geht mit der Erziehung an. Und wenn wir erziehen wol-
len, miissen wir von der Voraussetzung ausgehen, dass iiber-
haupt etwas zu machen ist, dass schlummernde Kréfte vorhan-
den sind, die geweckt und geférdert werden kénnen.

G. Selbstverstiandlich.

F. Nein, gerade von lhrem Standpunkt aus nicht selbstver-
stiandlich, sondern ausgeschlossen.

G. Wie kommen Sie auf diese Idee?

F. Weil Sie nicht an des Menschen eigene Kraft, sondern an
die iibernatiirliche Kriicke glauben, die ihm erst ermégliche,

83



sich aufrecht zu erhalten. In meinen Augen ist der junge
Mensch ein Fruchtkern in fester Erde. Dass er wie der vom
Gartner gesetzte Schoss zunéchst der Stiitze bedarf, um nicht
von zufilligen Winden schiefgedriickt zu werden, ist klar. Das
Kind ist ja in seiner Hilflosigkeit von sich aus in jedem Sinne
anlehnungsbediirftig. Doch regt sich bald in ihm auch der
Drang nach freier Entfaltung; die eigene Kraft will zu ihrem
Rechte kommen. Und dieser Kraft ein sinnvolles und begliik-
kendes Tatigkeitsfeld zu 6ffnen, darin erblicke ich die Aufgabe
der Erziehung.

G. Ganz, was auch ich denke.

F. Das ist auch gar nichts Neues, gehort zum p#dagogischen
ABC. Ich spreche hier davon nur, weil — oft unter dem Druck
der Verhiltnisse, oft ohne solchen — allzu einseitig das Mate-
rielle als Tatigkeitsfeld angesehen und das erzieherische Stre-
ben auf das Erfolghaben ausgerichtet wird.

G. Ist wohl richtig. Aber auf Erfolg gehen schliesslich wir alle
aus.

F. Schon wahr. Aber es kommt auf die Mittel an, die wir da-
bei verwenden, und auf die Gesinnung, die uns bei der Wahl
der Mittel leitet. Der Begriff «Erfolg» ist nicht so harmlos, wie
er aussieht. Erfolg ist vielleicht das Ergebnis eines riicksichts-
losen Kampfes und bedeutet fiir den, gegen den er errungen
wurde, Niederlage, Verlust, Ruin. Diesem Kampf um den Erfolg
verdanken wir das Chaos, in dem wir uns befinden.

G. Haben Sie mit «Chaos» nicht doch etwas zu viel gesagt?

F. Darauf gibt lhnen jedes Zeitungsblatt, das Sie zur Hand
nehmen, Antwort: Wo Sie hinsehen, Kriege, Revolutionen, Hun-
gersndte, Terrorismen, Verbrechen gegen Gut und Leben, Aus-
schweifungen, bitterste Armut neben verriickter Verschwen-
dungs- und Vergniigungssucht. Dazu das erbarmungslose Du
oder Ich im Wirtschaftsleben. Der Stirkere stampft den
Schwichern nieder. Ich nenne das ein Chaos.

G. Ja, wenn man'’s so richtig iiberlegt —

F. Ein Chaos aber ist sinnlos. Wenn wir also von einem Sinn
des Lebens iiberhaupt reden wollen, so gilt es, das Chaos zu
tiberwinden, es schliesslich zur Harmonie umzuwandeln. Und
Harmonie in den menschlichen Beziehungen ist gleichbedeu-
tend mit Friede, worunter aber nicht nur .der Wegfall der Vél-
kermorde zu verstehen ist, sondern, beinahe als Voraussetzung
dazu, die Ueberwindung der Selbstsucht im Alltag der mensch-
lichen Gesellschaft. Sie ist aus dem urspriinglichen Selbster-
haltungswillen hervorgegangen, hat sich aber im Laufe der Zeit
und mit zunehmender Kultivierung zur eigentlichen Epidemie
im Menschheitsleben gesteigert. Sie ist der Hauptantrieb des
menschlichen Handelns; das Ich ist der grosse Gétze, dem
wir opfern, verstehe man darunter den einzelnen Menschen
oder eine Interessengruppe von der Familie an bis zur Nation.
Auch bei den Christen heisst ja das grosse Anliegen: «Was
muss ich tun, damit ich selig werde?» Wer kiimmert sich um
die «Seligkeit» der andern!

G. Es geschieht aber auch viel Gutes, aus reinem Mitgefiihl
heraus.

F. Ich verkenne die Bedeutung dieses Tropfens auf den heis-
sen Stein nicht; aber er ist ein Almosen, und wo solche né&tig
sind, klappt etwas im Gefiige der menschlichen Gesellschaft
nicht.

G. Wohl wahr. Aber wo und wie wollen Sie mit der grossen
moralischen Umwandlung anfangen?

84

F. Anfangen? Wir stehen nicht an einem Anfang. Das beweisen
schon die grossen Hilfeleistungen, an die Sie vermutlich den-
ken, iber die Grenzen der Liander, Erdteile, Kulturen, Rassen
hinaus, ebenso die zahllosen kleinen Guttaten im Alltag zwi-
schen Mensch und Mensch.

G. Widerspricht dies nicht Ihrer Theorie vom Chaos?

F. Nein. Die Tatsache, dass draussen in Sturm und grimmiger
Kilte Menschen frieren und umkommen, wird nicht aufgehoben
durch das Beisammensein und Einanderwohltun anderer Men-
schen in der warmen Stube.

G. Gut, gut. Bitte weiter!

F. Natiirlich bildet jeder Mensch, der zur Welt kommt, einen
Anfang, vielleicht sogar im Sinne der besprochenen Umwand-
lung. Das kommt aber nicht von selber; es bedarf eines An-
stosses, einer Grundlegung, und dann der dauernden Pflege
des in die junge Seele gesenkten Gedanken- und Gemiitsgutes.
Diese Pflege bedeutet aber nicht in erster Linie Wort, wenn
dieses auch unerlasslich ist, sondern Tat, lebendiges, ein-
driickliches Beispiel. Beispiel ist ja einfach ein anderes
Wort fiir Erziehung, im guten und schlechten Sinne. Damit bin
ich wieder bei einer Binsenwahrheit angelangt. Aber es sind
ja eben die Binsenwahrheiten, die, weil sie so einfach und
selbstverstindlich erscheinen, am wenigsten beachtet und in
die Tat umgesetzt werden. — Um nun in der Umwandlung des in
der Menschheit herrschenden Kriegszustandes zum Friedenszu-
stand ein klein bisschen weiter, um ein bescheidenes Stiifchen
héher zu kommen — das heisst: um die Zahl der Einsichtigen
und Wollenden in der heranwachsenden Generation zu meh-
ren, muss es fiir diese klar erkennbar sein, dass wir, ihre Vor-
bilder und Erzieher, unser Tun nicht in erster Linie im Hin-
blick auf das eigene Wunsch- und Niitzlichkeitsfeld einrichten,
sondern dass wir uns vor die Gewissensfrage stellen: Wie wirkt
es auf meine Mitmenschen? Bringt es sie mir niher oder ent-
fernt es sie von mir? Tue ich ihnen wohl oder wehe? Und so
weiter.

G. Héchst beherzigenswert.

F. Diese Selbstpriifung und Ein-, vielleicht sogar Unterordnung
zugunsten eines heute noch fast utopisch erscheinenden Fern-
zieles geht allerdings nicht ohne Selbstiiberwindungen und Ver-
zichte ab. Man kann sie als Opfer bezeichnen. Dabei muss man
aber bedenken, dass kein grosses Werk ohne Opfer geschaf-
fen wird. Und ich betrachte diese Vorarbeit am Werden einer
besseren Zukunft als Beteiligung an einem grossen Werke, viel-
leicht dem gréssten, das tiberhaupt denkbar ist. — Wenn ich so
dariiber nachsinne, kommen mir jeweils Schillers Worte ins Ge-
dichtnis: «Der Menschheit Wiirde ist in eure Hand gegeben,
bewahret sie! Sie sinkt mit euch! Mit euch wird sie sich he-
ben!» Schiller hat diese Worte zwar nur an die Kiinstler ge-
richtet. Sie gehen aber uns alle an; denn es gibt keinen Men-
schen, der nicht durch die Art seiner Lebensauffassung und
Lebensart an der Mehrung oder Minderung der Menschen-
wiirde beteiligt wire. Wer dies erfasst hat, weiss liber den Sinn
des Lebens Bescheid und braucht ihn nicht aus mystischen Be-
zirken herzuzaubern. — Damit bin ich zu Ende.

G. Ich danke Ihnen. (Dann, nach einem Schweigeweilchen:) Sie
haben mich zwar in meinem Gottesglauben nicht irre gemacht,
aber Sie haben mir viel zu denken gegeben.

F. Mehr wollte ich nicht.

Die beiden Minner erhoben sich, nahmen eine weitere Zu-
sammenkunft in Aussicht, tauschten die Adressen aus und gin-
gen mit kriftigem Hiéndedruck auseinander.



	Vom Sinn des Lebens und anderem : ein Gespräch

