
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 8

Rubrik: Was unsere Leser schreiben

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wenn der Wolf für die Gefühle des Lammes Verständnis hätte, würde er vielleicht Vegetarier.

Aber er hat eben kein Verständnis für sie. Er kennt nur seinen Hunger und den
köstlichen Geschmack des Lammfleisches. Aldous Huxley

Was unsere Leser
schreiben

Hölle und Paradies sah keines Menschen Blick.
Wer kam denn je aus jener Welt zurück?
Umsonst ist unsre Angst, vergebens unser Hoffen,
ein Trug des Jenseits Qual, ein Wahn des Jenseits Glück!

Aus dem Persischen von F. Rosen

hindurch den Durchbruch nach aussen
zu erzwingen. Er findet auch keineTüre,
um sich einen Ausgang nach aussen
in die frische Luft einer gottfreien Weltsicht

zu schaffen. Er bekennt sich tapfer

zu seinem Unglauben, aber sein

Unglaube trifft nur das vom Menschen
selbst geschaffene, nur ein rein
subjektiv-menschlich geschaffenes Gottesbild,

nicht den an sich seienden und
wahren Gott, an dem er unbedingt
festhalten will. Die Glaubenskammer bleibt
trotz allem Unglauben bestehen, und

er bleibt darin gefangen. «Ueber meinen

Mangel an Frömmigkeit muss ich
staunen. Fast habe ich ein schlechtes
Gewissen, kein schlechtes Gewissen
zu haben.»
In einer derartigen Glaubens- und
Herzensnot würde ein anderer tief gläubiger

Christ sich nur immer tiefer in seinen

Gottesglauben hineinarbeiten und

nur von Gott her Erlösung erwarten.
Nicht so unser Pfarrer Martin. Er sucht
und findet schliesslich eine Lösung,
seinen Ausweg aus aller Not, in der
Psychologie, vor allem in der modernen
Tiefenpsychologie eines C. G. Jung.
Das ist das erstaunliche Ende dieses
ergreifenden Monologs — der Pfarrer
findet Tür und Ausweg nicht in der
Fülle und Reinheit des Gotteswortes
und auch nicht in der Bibel — er findet
sie in einer vom Menschen geschaffenen

Wissenschaft. Er rückt nicht näher
an Gott heran, er rückt weiter von Gott
ab und näher heran an den Menschen,
an das Diesseits, an Stellung, Eigenart
und Schicksal des Menschen, seines
Mitmenschen. Zu Beginn seiner
Studienzeit hat er sich vom Allerweltstheo-
logen zu Karl Barth hin umgewandelt,
nun aber erfolgt seine zweite Umwandlung

von Barth weg zur Tiefenpsychologie

eines C. G. Jung, zu der Einsicht
der Solidarität alles dessen, was auf
Erden Namen und Antlitz eines
Menschen trägt. Es ist die menschliche
Solidarität, die schon der römische Dichter

Terenz mit dem folgenden Vers
ausdrückt: «Homo sum, nil humani a me
alienum puto Mensch bin ich, und

nichts Menschliches halte ich für etwas

mir Fremdes.» Wenn es zum Grundgehalt

eines derart veranlagten Menschen
gehört zu zweifeln, so soll der Zweifel
auch sein Recht werden. Gewiss hält
er, mehr verbal als tatsächlich, an
seinem Glauben an Gott und Christus fest;
gewiss versucht er sich in allen Formen
eines Brückenschlages vom integralen
Christenglauben hinüber in die Einsichten

der Tiefenpsychologie — der Primat
des Christenglaubens ist zerbrochen;
die Synthese selbst ist ihm wichtiger als
der Primat des Christenglaubens. So
wundern wir uns denn auch nicht, wenn
unser Pfarrer sein Unterfangen und
sich selbst nicht mehr vor Gott legitimiert

und auch nicht mehr vor dem
integralen Christenglauben rechtfertigt,
sondern immer deutlicher vor sich
selbst und vor der von ihm selbst
gefundenen — besser: geschaffenen —

Synthese, vor einer rein diesseitigen
Urteilsinstanz also!
Von christlicher Seite her möchte man
uns das Buch ans Herz legen; es soll
uns zeigen, wie ein Geistlicher der
protestantischen Kirche nach aufrichtigem
und tiefgehendem Zweifel doch den
Weg zu Gott und zu seinem Gottesglauben

zurückgefunden hat. Es liegt in
diesem Hinweis die dringliche Mahnung,
wir sollten es diesem Pfarrer gleichtun
und den Weg zurück zu Gott suchen
und finden. Empfehlung und Mahnung
können wir nicht mehr annehmen; die
Lektüre selbst hat uns eines Besseren
belehrt, hat uns wertvollere Einsichten
beschert. Unser Pfarrer kehrt eben
nicht zu Gott und zu seinem vollen
Gottesglauben zurück — er kehrt zurück zu
einem Gott und zu einem Gottesglauben,

die beide durch die Synthese mit
der Tiefenpsychologie stark umgewandelt

worden sind, die beide in der Klammer

der Synthese ganz Wesentliches
aus ihrem christlichen Grundbestand
haben preisgeben müssen. Und gerade
in diesem Abbau des Christenglaubens,
gerade in dieser Hinwendung zu einer
durchaus menschlich-diesseitig begründeten

Tiefenpsychologie liegt für uns
Diesseitsmenschen der Wert dieses
Buches. Omikron

Zu «Der Naturwissenschafter vor der
Gottesfrage»

In der Juli-Nummer unserer Zeitschrift
bezweifelt Gesinnungsfreund Rolf
Fleischmann die Richtigkeit der Ansicht
Omikrons, wonach Naturwissenschaft
und Christenglaube nicht miteinander
auskommen können. R. F. vertritt die
Ansicht, dass das Wissen des Natur-
wissenschafters von seinem Glauben
scharf getrennt bleiben müsse und dass
der religiöse Glaube für die
wissenschaftliche Arbeit des Glaubens ohne

Belang sei.
Es scheint dem Schreibenden, dass
dieser in unserer Gesellschaftsform
ausgeprägt vorhandene Widerspruch
zwischen Praxis und Theorie, zwischen
Wissen und Glauben, zwischen dem,
was man tagsüber im Betrieb tut und

dem, was man sich am Sonntagmorgen
zurechtlegt — dass dieser Dualismus
laut und vernehmlich nach einer neuen,
ganzheitlichen Weltanschauung ruft.
Es sollte unsere Aufgabe als Freidenker

sein, gerade den Menschen die
Augen zu öffnen, die nicht glauben dürfen,
was sie wissen. Ist es einem modernen,
denkenden Menschen wohl, dessen
(meist aus Tradition und Erziehung
übernommene) Glaubenssätze im

Gegensatz stehen zu seiner wissenschaftlich-realen

Erfahrung? Sicher leidet
mancher Wissenschafter an der
Diskrepanz zwischen seinen Erkenntnissen

und dem Glauben seiner Väter, von
dem er sich noch nicht lösen konnte.
Auch heute noch wird manche
wissenschaftliche Arbeit bewusst oder unbe-
wusst (für den Verfasser aber in jedem
Falle jedoch aufgabenvereinfachend)
mit dem offenen oder verdeckten
Hinweis auf ein «göttliches Gesetz» nicht
zu Ende gedacht. Man denke an die
Psychologie, die historischen
Wissenschaften, ja sogar an die Nationalökonomie

(Oehler).
In diesem Sinne hat wohl Omikron die
Unvereinbarkeit von Wissenschaft und

Religion postuliert. A. W.

Der Pressefonds
ist stets für Gaben empfänglich.
Postcheck-Konto 80 - 48 853
der Geschäftsstelle der FVS.
Besten Dank!

74


	Was unsere Leser schreiben

