Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 50 (1967)

Heft: 8

Artikel: Wenn Gott nicht stirbt

Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411526

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

dem Glaubigen als Schreckgespenst
vorgemalt.

Die Religionen haben auch dazu ge-
dient, die Massen zu manipulieren. Auf
dem Umweg iiber die Religion wird der
Mensch eingespannt in Systeme, die
auf reflexartigen Gehorsam der Massen
angewiesen sind. Mit dem religiésen
Lebensgefiihl fiihrt man die Menschen
in den Krieg.

Eine Kursteilnehmerin, die ohne Reli-
gion erzogen wurde, kam in einem Kin-
derheim mit der Religion in Beriihrung.
Der Pfarrer als Persénlichkeit machte
Eindruck auf sie, und sie fand, dass die
Kirche ein Ort sein kénnte, wo man sein

Wenn Gott nicht stirbt

Dem Gerede vom lebenden, vom ster-
benden oder gar schon toten Gott kon-
nen wir, wie bereits gesagt, nicht viel
Sinn abgewinnen. Sind wir doch iiber-
zeugt, dass dieser Christengott, wie
Zeus und andere Gotter auch, nur Vor-
stellungsgegenstand ist, dass ihm keine
an sich seiende Realitidt zukommt. So
hatten wir denn den schmucken blauen
Kartonband aus dem Verlag Friedrich
Reinhardt in Basel als ein rein christ-
lich-internes Anliegen ruhig seinem
Schicksal iberlassen koénnen, wenn
nicht die christliche Interpretation die
kleine Schrift heute als besonders be-
deutsam fiir die heutige religiése Lage
und Diskussion uns vor Augen stellte
und wenn nicht aus unseren eigenen
Reihen schon der Wunsch gedussert
worden wire, ich méchte mir doch das
Buch einmal ansehen und dariiber be-
richten. So sei's denn!

Der Titel verrit nicht viel vom eigent-
lichen Anliegen des Buches. Es geht
dem Verfasser nicht darum, den Leser
sachte vom Christentum abzulésen, um
ihn dann am Schluss nur um so stérker,
nur um so inniger, wenn auch auf neuer
Grundlage, dem Christenglauben aufs
neue zu verbinden und zu verpflichten.
Das Buch steht nicht im Dienste christ-
licher Apologetik; ich habe mich nach
abgeschlossener Lektiire gewundert,
dass einige christliche Interpreten das
Buch in diesem Sinne missverstehen
konnten. In seinem Grundanliegen er-
reicht das Buch nicht eine Verstiarkung,
eher eine Schwichung des Christen-
glaubens; es nihert sich von aussen
her unseren eigenen Positionen; dar-
um wollen wir es genauer ansehen.

Der Verfasser Bernhard Martin ist Pfar-

Abhingigkeitsgefiihl anbringen kénnte.
Doch der Pfarrer, als halber Tiefenpsy-
chologe, gab ihr zu verstehen, dass das
Eintiben des religidsen Gefiihls nicht
mehr mdglich sei, wenn die Eltern un-
terlassen hitten, es dem Kind in den
ersten Lebensjahren zu vermitteln.
Dass es auf diesem Wege der katholi-
schen Kirche gelingt, ihre Opfer schon
im zarten Kindesalter auf das Erlebnis
der Holle vorzubereiten, zeigt das Bei-
spiel einer Gespielin eines 10jihrigen
Buben. Sie muss in den Religionsunter-
richt gehen, wihrend andere Kinder
spielen. Sonst kommt sie in die Hélle.
-ice

rer der protestantischen Kirche in
Genf; als Mensch sicher iiberaus sym-
pathisch und von erfrischender Aufrich-
tigkeit. Stark ist in ihm der Trieb zur
Introversion; daher auch sein lebendi-
ges Interesse an der Psychologie, be-
sonders an der Tiefenpsychologie eines
C. G. Jung; daher auch seine erstaun-
liche Fahigkeit, sich in diesen Tiefen-
dimensionen der Menschenseele nicht
nur auszukennen, sondern auch die hier
ubliche, mit Psychologie gesittigte
Sprache mit erstaunlicher Sicherheit,
teilweise auch mit bestechender Klar-
heit und Schodnheit zu handhaben.

Pfarrer Martin ist in schwerer seelischer
Bedridngnis. Seine Gemabhlin hat lange
unter einer unheilbaren Geisteskrank-
heit gelitten und ist ihr auch erlegen.
Dazu kommt ein weiteres, fiir den Pfar-
rer besonders schmerzliches Erlebnis:
Er macht die Entdeckung, dass sein
Christenglaube gegeniiber all dem Un-
heil dieser Welt schwach und miide
wird. Eifrig experimentiert er nun am
Gottesbegriff herum. Er trennt genau
das im menschlichen Subjekt ablaufen-
de, also rein psychisch-immanente Got-
teserlebnis von dem, was dieser Chri-
stengott an sich, ganz abgesehen von
allem menschlichen Erleben, sein miiss-

te; und kommt zum Schluss: «Gottes
Existenz ist nicht abhingig von dem,
was ich von ihr wissen kann. — Gott
hdngt nicht von mir ab, noch von mei-
nem vermeintlichen Wissen, noch von
meinen Vorstellungsversuchen, noch
von irgend etwas, was von mir kommt.
Erist, kurz und gut! Der ganze Rest,
alles, was ich mir, sei es mittels meines
menschlichen Denkens oder meiner
Theologie oder selbst der Bibel, fabri-
ziere, alles das muss sterben! Man
muss Gott téten, auf die Gefahr hin,
daran zu sterben. Ich muss meinen Gott
téten, sonst stirbt noch Gott, der wahre
fiir mich, und das, das verméchte ich
nicht zu ertragen.» Ob er wollte oder
nicht, die Glaubensfrage, die Frage -
nach seinem persdnlichen Glauben,
tauchte fortwahrend an die Oberfliche
empor. War er im Begriff, den Glauben
zu verlieren? Nun schossen die Zwei-
fel, die Fragezeichen von allen Seiten
nur so auf und wuchsen um ihn herum
in einem spdttischen und zugleich ver-
wirrenden Reigen — zumal auch seine
Gemeindeangehoérigen just zu dieser
Zeit von ebendenselben Zweifeln an
ihrem Glauben gequilt wurden und von
ihm, dem in seinem Glauben auch
schon unsicher gewordenen Pfarrer,
Hilfe und Stdrkung im Glauben holen
wollten. So wird er Zweifler und Sucher.
Noch wagt er es nicht, seinen Pfarrkin-
dern seine eigenen Glaubensnéte zu
bekennen und zu sagen: «Ich weiss es
auch nicht.»

Aber trotz all seinem Zweifeln und Su-
chen — an der Existenz des wahren,
des an sich seienden Gottes und an
seinem wahren Gottesglauben will er
unter allen Umsténden festhalten. Im
Raum, in der Kammer, im Gefédngnis
dieses Gottesglaubens bleibt er gefan-
gen. Immer wieder geht er bis an die
Grenzen dieser Glaubenskammer; er
betastet und beklopft die Wande und
findet vorderhand keinen Ausweg.
Seine Zweifel sind doch nicht stark
genug, um die Wande dieser von ihm
selbst geschaffenen Glaubenskammer
zu zerbrechen und durch die Winde

In der Fortbildung des Ehrgeizes gibt es keine dusserste Grenze. Es ist interessant zu
beobachten, wie sowohl im Mérchen wie in der Wirklichkeit sowie im iiberhitzten See-
lenleben des eitlen Menschen die Steigerung des Strebens nach Macht in eine Art
Gottheitsideal miinden kann. Man braucht oft nicht lange zu forschen, und man
findet, dass sich solch ein Mensch — wie in den schwersten Fillen dieser Art — ent-
weder direkt so benimmt, als ob er ein Gott oder an Gottes Stelle wire, oder dass er
derartige Wiinsche und Ziele hat, bei deren Erfiillung er geradezu ein Gott ware. Diese
Erscheinung, das Gottdhnlichkeitsstreben, ist der dusserste Punkt der bei
ihm auch sonst vorhandenen Neigung, iiber die Grenzen seiner Personlichkeit hinaus-
zugreifen. Gerade in unseren Tagen wird dies ausserordentlich oft offenbar.

Alfred Adler

73



Wenn der Wolf fiir die Gefiihle des Lammes Verstéandnis hitte, wiirde er vielleicht Vege-
tarier. Aber er hat eben kein Versténdnis fiir sie. Er kennt nur seinen Hunger und den

kostlichen Geschmack des Lammfleisches.

Aldous Huxley

Hélle und Paradies sah keines Menschen Blick.

Wer kam denn je aus jener Welt zuriick?

Umsonst ist unsre Angst, vergebens unser Hoffen,
ein Trug des Jenseits Qual, ein Wahn des Jenseits Gliick!

Aus dem Persischen von F. Rosen

hindurch den Durchbruch nach aussen
zu erzwingen. Er findet auch keine Tiire,
um sich einen Ausgang nach aussen
in die frische Luft einer gottfreien Welt-
sicht zu schaffen. Er bekennt sich tap-
fer zu seinem Unglauben, aber sein
Unglaube trifft nur das vom Menschen
selbst geschaffene, nur ein rein subjek-
tiv-menschlich geschaffenes Gottes-
bild, nicht den an sich seienden und
wahren Gott, an dem er unbedingt fest-
halten will. Die Glaubenskammer bleibt
trotz allem Unglauben bestehen, und
er bleibt darin gefangen. «Ueber mei-
nen Mangel an Frémmigkeit muss ich
staunen. Fast habe ich ein schlechtes
Gewissen, kein schlechtes Gewissen
zu haben.»

In einer derartigen Glaubens- und Her-
zensnot wiirde ein anderer tief gldubi-
ger Christ sich nur immer tiefer in sei-
nen Gottesglauben hineinarbeiten und
nur von Gott her Erlésung erwarten.
Nicht so unser Pfarrer Martin. Er sucht
und findet schliesslich eine Lé&sung,
seinen Ausweg aus aller Not, in der
Psychologie, vor allem in der modernen
Tiefenpsychologie eines C. G. Jung.
Das ist das erstaunliche Ende dieses
ergreifenden Monologs — der Pfarrer
findet Tur und Ausweg nicht in der
Fiille und Reinheit des Gotteswortes

und auch nicht in der Bibel — er findet’

sie in einer vom Menschen geschaffe-
nen Wissenschaft. Er riickt nicht ndher
an Gott heran, er riickt weiter von Gott
ab und ndher heran an den Menschen,
an das Diesseits, an Stellung, Eigenart
und Schicksal des Menschen, seines
Mitmenschen. Zu Beginn seiner Stu-
dienzeit hat er sich vom Allerweltstheo-
logen zu Karl Barth hin umgewandelt,
nun aber erfolgt seine zweite Umwand-
lung von Barth weg zur Tiefenpsycho-
logie eines C. G. Jung, zu der Einsicht
der Solidaritat alles dessen, was auf
Erden Namen und Antlitz eines Men-
schen tragt. Es ist die menschliche So-
lidaritit, die schon der rémische Dich-
ter Terenz mit dem folgenden Vers aus-
driickt: «Homo sum, nil humani a me
alienum puto = Mensch bin ich, und
nichts Menschliches halte ich fiir etwas

74

mir Fremdes.» Wenn es zum Grundge-
halt eines derart veranlagten Menschen
gehdrt zu zweifeln, so soll der Zweifel
auch sein Recht werden. Gewiss hilt
er, mehr verbal als tatsichlich, an sei-
nem Glauben an Gott und Christus fest,
gewiss versucht er sich in allen Formen
eines Briickenschlages vom integralen
Christenglauben hiniiber in die Einsich-
ten der Tiefenpsychologie — der Primat
des Christenglaubens ist zerbrochen;
die Synthese selbst ist ihm wichtiger als
der Primat des Christenglaubens. So
wundern wir uns denn auch nicht, wenn
unser Pfarrer sein Unterfangen und
sich selbst nicht mehr vor Gott legiti-
miert und auch nicht mehr vor dem in-
tegralen Christenglauben rechtfertigt,
sondern immer deutlicher vor sich
selbst und vor der von ihm selbst ge-
fundenen — besser: geschaffenen —
Synthese, vor einer rein diesseitigen
Urteilsinstanz also!

Von christlicher Seite her méchte man
uns das Buch ans Herz legen; es soll
uns zeigen, wie ein Geistlicher der pro-
testantischen Kirche nach aufrichtigem
und tiefgehendem Zweifel doch den
Weg zu Gott und zu seinem Gottesglau-
ben zuriickgefunden hat. Es liegt in die-
sem Hinweis die dringliche Mahnung,
wir sollten es diesem Pfarrer gleichtun
und den Weg zuriick zu Gott suchen
und finden. Empfehlung und Mahnung
kénnen wir nicht mehr annehmen; die
Lektiire selbst hat uns eines Besseren
belehrt, hat uns wertvcllere Einsichten
beschert. Unser Pfarrer kehrt eben
nicht zu Gott und zu seinem vollen Got-
tesglauben zurlick — er kehrt zuriick zu
einem Gott und zu einem Gottesglau-
ben, die beide durch die Synthese mit
der Tiefenpsychologie stark umgewan-
deltwordensind, die beide in der Klam-
mer der Synthese ganz Wesentliches
aus ihrem christlichen Grundbestand
haben preisgeben miissen. Und gerade
in diesem Abbau des Christenglaubens,
gerade in dieser Hinwendung zu einer
durchaus menschlich-diesseitig begriin-
deten Tiefenpsychologie liegt fiir uns
Diesseitsmenschen der Wert dieses
Buches. Omikron

Was unsere Leser
schreiben

Zu «Der Naturwissenschafter vor der
Gottesfrage»

In der Juli-Nummer unserer Zeitschrift
bezweifelt Gesinnungsfreund Rolf
Fleischmann die Richtigkeit der Ansicht
Omikrons, wonach Naturwissenschaft
und Christenglaube nicht miteinander
auskommen konnen. R.F. vertritt die
Ansicht, dass das Wissen des Natur-
wissenscnafters von seinem Glauben
scharf getrennt bleiben miisse und dass
der religitse Glaube fiir die wissen-
schaftliche Arbeit des Glaubens ohne
Belang sei.

Es scheint dem Schreibenden, dass
dieser in unserer Gesellschaftsform
ausgeprigt vorhandene Widerspruch
zwischen Praxis und Theorie, zwischen
Wissen und Glauben, zwischen dem,
was man tagsiiber im Betrieb tut und
dem, was man sich am Sonntagmorgen
zurechtlegt — dass dieser Dualismus
laut und vernehmlich nach einer neuen,
ganzheitlichen Weltanschauung ruft.
Es sollte unsere Aufgabe als Freiden-
ker sein, gerade den Menschen die Au-
gen zu dffnen, die nicht glauben diirfen,
was sie wissen. Ist es einem modernen,
denkenden Menschen wohl, dessen
(meist aus Tradition und Erziehung
tibernommene) Glaubenssitze im Ge-
gensatz stehen zu seiner wissenschaft-
lich-realen Erfahrung? Sicher leidet
mancher Wissenschafter an der Dis-
krepanz zwischen seinen Erkenntnis-
sen und dem Glauben seiner Viter, von
dem er sich noch nicht Iésen konnte.
Auch heute noch wird manche wissen-
schaftliche Arbeit bewusst oder unbe-
wusst (fiir den Verfasser aber in jedem
Falle jedoch aufgabenvereinfachend)
mit dem offenen oder verdeckten Hin-
weis auf ein «gottliches Gesetz» nicht
zu Ende gedacht. Man denke an die
Psychologie, die historischen Wissen-
schaften, ja sogar an die Nationaléko-
nomie (Oehler).

In diesem Sinne hat wohl Omikron die
Unvereinbarkeit von Wissenschaft und
Religion postuliert. A W.

Der Pressefonds

ist stets fiir Gaben empfanglich.
Postcheck-Konto 80 - 48 853
der Geschiftsstelle der FVS.
Besten Dank!




	Wenn Gott nicht stirbt

